# سبكهاى نقاشى

```
رئاليسم
     امپرسيونيسم
پست-امپرسيونيسم
  نئوامپرسيونيسم
   اكسپرسيونيسم
كپرسيونيسم انتزاعي
          كوبيسم
       فوتوريسم
       ورتيسيسم
     رومانتيسيسم
       پرسیژنیسم
       مينىماليسم
       سورئاليسم
         گرافیتي
         آپ آرت
        باربيزون
       فتورئاليسم
        توناليسم
           باروك
        استاكيسم
           بستره
    كنستراكتيويسم
          روكوكو
       Mysore
    مینیاتور ایرانی
```

مينياتور عثمانى

# اليسم رئاليسم

# من هرگز فرشته نمی کِشم؛ چون فرشته ای ندیده ام: آشنایی با سبک رئالیسم

### رئاليسم (Realism) چيست؟

»هربرت رید» در کتاب «معنی هنر» خود، دربارهی تعریف رئالیسم میگوید که رئالیسم یکی از مبهمترین کلماتی است که در نقد هنر به کار میرود، لیکن این ابهام از کثرت استعمال آن جلوگیری نمیکند . توجه به این نکته جالب است که این عنوان هرگز مورد قبول هیچ مکتب نقاشی نبوده است . دقیق ترین معنی کلمه رئالیسم شاید در استعمال فلسفی آن باشد. به صورت کلی تر نام نظریه خاصی در باب معرفت است و حاکی است از اعتقاد به واقعیت عینی جهان خارجی. مبحث نقد ادبی در ابتدا بیشک اصطلاح رئالیسم را از فلسفه به عاریت گرفته است. نویسندهی رئالیست کسی است که ظاهرا در انتخاب امور زندگی جانبداری خاصی نشان نمی دهد. بلکه صحنه ها و آدم ها را چنان که چشم می بیند توصیف میکند. اما در واقع، از آن جا که هنر همیشه مستلزم انتخاب است، در زمینه نقد هنر هم هنری رئالیستی است که می کوشد به هر وسیله ای که شده معنی هیئت ظاهری اشیاء را نمایش دهد، و چنین هنری مانند فلسفه ی رئالیسم مبتنی بر اعتقاد ساده به واقعیت عینی اشیا خواهد بود.

در سال 1848 انقلاب فرانسه تمام ارکان این کشور را متأثر ساخته، هنرمندان هم از این اوضاع بسیار متأثر شدند و این رویداد سبب شد که آنها بیش از گذشته علاقهمند به شرایط اجتماعی جامعه به ویژه قشر کارگران و روستاییان گردند. حتی نقاشانی که کمتر تمایل به نشان دادن نظریات سیاسی خود در آثارشان داشتند هم متأثر از اوضاع اجتماعی به نمایش این رویدادها پرداخته و دست از موضوعات خاص اساطیری و داستانهای کتاب مقدس کشیدند که عمده موضوعات نقاشی آن زمان بود.

رئالیسم در کلیت خود، اصلاحی در تاریخ هنر است که به بازنمایی واقعیت مورد تجربه ی انسانها در زمان و مکان معین اشاره دارد در این تعریف عام، رئالیسم مفهومی متضاد با آرمانگرایی، انتزاعگرایی، چکیده نگاری و رمانتیسم است و از این رو با معنای ناتورالیسم (naturalism)، مترادف انگاشته می شود. از جنبه ی صوری، رئالیسم به این دلیل با ناتورالیسم متمایز است که بر «عام در خاص» تأکید می کند (ناتورالیسم صرفا «خاص» را چون اساس واقعیت ارائه می کند)، از نظر محتوا نیز رئالیسم با ناتورالیسم متفاوت است، زیرا لزوما به اثباتگرایی و فلسفه ی طبیعتگرانه درباره ی زندگی نمی پردازد. گاه واقعگرایی را در معنای واقعین به کار می پرند؛ که در این صورت مفهومی متضاد با کژنمایی است. برخی نیز شبیه سازی واقعیت را «واقعگرایی بصری» می نامند. و آن را از واقعگرایی مفهومی جدا می کنند.

رئالیسم به مثابه یک روش هنری، قابل تعمیم به بسیاری از آثار هنری - صرف نظر از سبک یا اسلوب معین - است .

رئالیسم را در آثاری میتوان شناخت که هنرمند از سطح ظواهر عینی فراتر رفته، حقایقی از روابط گوناگون و پویای انسانها با یکدیگر و با محیطشان را بیان میکند و به طور کلی با مسئلهی «انسان چیست و چه میتواند بشود» درگیر میشود. نقاشانی چون «رامبراند»، «فرانسیسکو گویا» وانگوگ»، «پیکاسو»، «فرنان لژه» و بسیاری از هنرمندان دیگر، آثاری واقعگرایانه آفریدهاند. در برخی از این

آثار روشهای کژنمایی، انتزاع و چکیدهنگاری به کار رفته است.

رئالیسم چون یک آموزه یا نظریهی هدفمند، در میانهی سدهی نوزدهم، واکنشی در برابر خصلت آرمانی کلاسیسیسم و خصلت ذهنی و تلقینی رمانتیسم بود واقعگرایی سدهی نوزدهم بر تفسیر همه جانبهی زندگی اجتماعی و تجسم دقیق سیمای زمانه تاکید میکرد. (از نظریهپردازان اصلی آن، «شانفلری» و «دورانتی» بودند .(ادامهی جنبش رئالیسم سدهی نوزدهم به دو جریان امپرسیونیسم و ناتورالیسم - به خصوص در ادبیات - انجامید (واقعگرایی اجتماعی، رئالیسم سوسیالیست، واقعگرایی نو)

رئالیسم یا واقعگرایی، شیوهای است که در آن هنرمند باید در نمایش طبیعت (طبیعت بدون انسان و با انسان) از هر گونه احساساتیگری خودداری کند. اما منظور ما از رئالیسم در اینجا، شیوهی هنریای است که از حوالی سال 1840 به بعد در اروپا و دیگر نقاط جهان متداول شد. مدت زیادی از میانه و منافق است که از حوالی سال 1840 به بعد در اروپا و دیگر نقاط جهان متداول شد. مدت زیادی از میانه و هنرشناس میانه بود که «شارل بودلر «خاصیت قهرمانی زندگی معاصر» را به و انسوی، در سال 1846 نقاشی هایی را میستود که بتواند «خاصیت قهرمانی زندگی معاصر» را به وصف در آورد. در آن زمان تنها یک نقاش وجود داشت که بر آوردن این انیاز مندی» را اساس ایمان هنری خود قرار دهد. و او کسی نبود جز «گوستاوکوربه «Gustave Courbet»

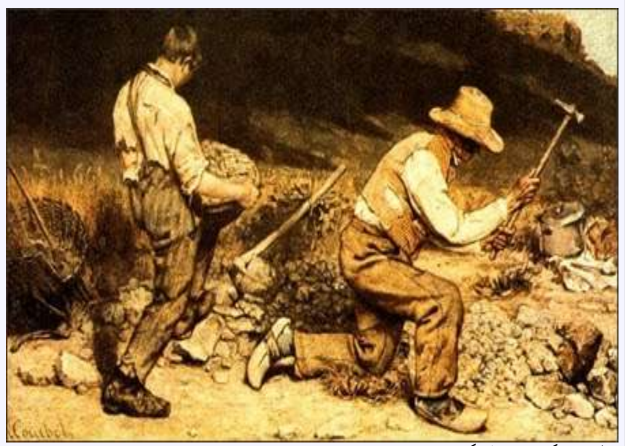


کوربه که به پرورش روستایی خود می بالید و در سیاست از سوسیالیست ها طرفداری می کرد، هنر خود را در سال 1848 در زیر فشار را در سال ۱840 در زیر فشار طغیان های انقلابی که سراسر اروپا را فرا گرفته بود، کوربه به این عقیده در آمد: «تأکیدی که مکتب رمانتیسم بر اهمیت احساس و تخیل می گذاشت صرفا دستاویزی بود برای فرار از واقعیت های زمان» و او اعتقاد به این امر پیدا کرد که هنر مند نباید تنها به تجربه ی شخصی و بی واسطه ی خودتکیه کند و می گفت: «من نمی تو ان فراشته ای را تصویر کنم، زیرا هرگز آن را به چشم ندیده ام!

هنگامی که کوربه پردهی «سنگشکنان» را به معرض نمایش گذاشت، نخستین اثری بود که واقعگرایی برنامه ریزی شده ی او را به طور کامل در بر داشت. وی دو مرد را که بر جاده ای کار میکردند دیده بود و آنها را سرمشق نقاشی اش قرار داده بود.

کوربه آنها را به اندازه ی طبیعی، با هیکلی جسیم و حالتی کاملا عادی، بدون هیچگونه نشانی از بارقه ی رنج یا حساسیت بارز نقاشی کرد. در سالهای 1855 که نمایشگاههای نقاشی پاریس در انحصار آثار «انگر» و «دلاکروا» بود، کوربه با تشکیل دادن نمایشگاه خصوصی، آثار خود را به همراه «بیانیهی واقعگرایی» خود عرضه کرد. موضوعات او بیشتر شکار چیان، دهقانان، کارگران و ... بودند. به بیان او «دنیای نقاشی دارای «قوانینی طبیعی» است و نخستین وظیفهی هر نقاش این است که به پردهنقاشیاش وفادار بماند نه نسبت به دنیای خارج. » و همینجاست که طرز فکر «هنر برای هنر» که بعدها در اروپارواج یافت بنیان می پاید.

کوربه در نقاشیهای خود از هرگونه پیرایهبندی و اغراق احساساتی خودداری میکرد، تا آنجا که معمولا کارهای او را زشت و ناهنجار و غیر هنری به شمار میآوردند. کوربه در ابتدا به کشیدن مناظر و پرتره از اشخاص میپرداخت که بعدها به نوعی از موضوع دلبسته شد که نشان از زندگی واقعی روزمره بود که در نقاشی های آن دوره کمتر ترسیم می شد. او در سال 1861 در نامهای برای دانش آموزان خود، آنها را سفارش میکرد که چیزی را که واقعا وجود دارد نقاشی کنند. این به معنای رد صریح تخیل و بازی با قواعد هنرمندانه رایج آن زمان مثل پرداختن به شخصیت های اساطیری یونان و روم و نیز داستان های انجیل است؛ که نیاز به تخیل و شهود هنرمند دارد که به خودی خود باعث می شود که ارتباط هنرمند با قواعد زندگی پیرامون خود قطع شود.



تابلوی سنگشکنان اثر گوستاو کوربه

یکی از مهمترین نقاشیهای تاریخ هنر همین تابلوی سنگشکنان گوستاو کوربه است که باعث ایجاد جریانی در هنر شد؛ و آن استیلای سبک رئالیسم به واسطه این تابلو است. هنر تاقبل از این تابلو بیشتر ماهیت احساسی هنرمند را در برخورد با سوژه ایفا میکرد. هنرمند، علاقمند به القائات خود از سوژه بود و موضوع را به شکلی که می پسندید تغییر می داد و دگرگون میکرد، جهانی کاملا دست ساخته ی خود هنرمند. اما کوربه در این تابلو کاملاً به زندگی عادی مردم اطراف خود بدون اغراق و برداشت شخصی پرداخته است. نوشته ی کوربه مبنی بر این که او هرگز به موضوعات خیالی نخواهد پرداخت، همانند جمله ی معروف او که «من هرگز فرشته نمی کشم چون فرشته ای ندیده ام»، رویکرد جدیدی را در عالم

نقاشی باعث شد و آن رسالت یک نقاش بیش از توجه به مناظر و پرترههای سفارشی و پرداختن به موضوعات اساطیری و مذهبی رنسانس است.

قهر مانان این تابلو، ابر انسانهای اساطیری یونان و روم نیستند و همچنین شخصیتهای مسیح و قدیسان؟ بلکه مردم عوامی هستند که مشغول کار عادی روزانه خود هستند. این شخصیت ها در مرکز تابلو هستند؛ که می تو انند رابطه پدر و فرزندی هم داشته باشند. و ضعیت آنها همانند سبک کلاسیک کاملاً و اقعی طبق اصول مناظر و مرایا و مسائل سمبعدی حاکم بر نقاشی غالب غربی است اما چیزی که در اینجا جلب توجه مىكند حالت نشان دادن شخصيتها از يشت سر است. به راستى اين امر به چه معناست؟ آيا كوربه میخواسته نشان دهد مردمان عادی به حدی در عالم هنر نادیده گرفته شدهاند که حتی فاقد هویت و صورت باید نشان داده شوند؟ به راستی که تمهید کوربه در جلب کردن هنرمندان به توجه در وضعیت و حالات مردمان عادی جامعه خود باعث شد که جامعه و هنرمند متعهد نسبت به آن تبدیل به یک رکن اساسی در تاریخ هنر گردد. سبکهای بعد از رئالیسم به طور فزایندهای به جامعه و مسائل مربوط به آن پرداختند. از نظر ترکیببندی تابلو به دو قسمت متقارن تقسیم شده که دو شخصیت اشاره شده در تابلو آن را نصف کردهاند. بافت خشن سنگها باعث ایجاد نوعی ریتم و حرکت از نظر بصری شده و نیز سبب ایجاد نوعی سنگینی از نظر وزن در پایین تابلو شده است. این خشونت ظاهری با خشونت موجود در کار سنگشکنی این افر اد کاملا هماهنگ شده است. پس زمینهی تابلو به رنگهای قهوهای تیره و کل فضا به رنگهای هم خانواده با قهوهای و خردلی است که به نوعی بر نور روشنایی روز هم دلالت میکند. تبر در دست مرد سمت راست که به شکل مایل قرار گرفته سبب ایجاد حرکت و نشان دهنده کاری است که در حال انجام است. با این حرکت مایل تبر، تابلو از حالت سکون به حرکت، متمایل میشود. حرکت هم در مضمون این تابلو اهمیت دارد چون بر عمل کار تأکید دارد.



تابلوی مراسم تدفین در ارنان، اثر گوستاو کوربه

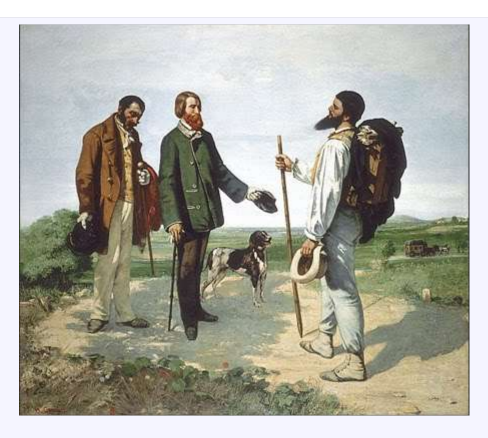
این تابلو که بیست فوت طول دارد مراسم تدفین در روستای ارنان را به نمایش میگذارد. کوربه با این تابلو مراسم تدفین در روستای خود را که یک واقعهی روزمره و عادی بود وارد تاریخ هنر کرد و آن را ویژه و خاص نشان داد. این تابلو هم با قواعد رایج آن روز کاملاً به روش کلاسیک است. نو عی اغراق در انجام مراسم که ویژه تابلوهای کلاسیکی آن دوره، با این تفاوت که مضمون آن به مراسمی در یک روستای کوچک و واقعی اشاره دارد و نه همانند موضوعات کلاسیک مضامین خیالی و اساطیری



این تابلوی گوستاو کوربه همچون اساتید قدیمی کلاسیک در نقاشی همچون رامبراند و ولاسکوئز و ورمیر به پرترههای زنان میپردازد با این تفاوت که بر خلاف نشان دادن زنان اشراف و معروف و زنان اسطورهها، به دخترکی کاملا معمولی از اجتماع اطراف هنرمند میپردازد ولی تمام اصول و فنون اساتید نقاشی قدیمی را هم رعایت میکند. رنگ پسزمینه تابلو سبز تیره و لباسهای دخترک هم به همان رنگ است که در کل فضایی تیره و آرامبخش را به وجود میآورد. دخترک در حال کار کردن به خواب فرو رفته و گلدانی که روی میز قرار گرفته هم گلهای پژمردهای را نشان میدهد که نمادی است از خواب و سکون و نوعی مرگ در درون فضای تابلو. اما گلهای ریز لباس دختر همراه با رنگ سبز حاکم بر تابلو نوعی امید و نوعی حس احترام را بر میانگیزد. کار معادل با عبادت در نظر گرفته شده که کاری است که در فرهنگ مسیحیت بسیار مقدس و قابل احترام است.



یکی از موضوعاتی که سبب شد کوربه دست به انقلابی در تاریخ هنر بزند پرداختن به مضامین مردمان معمولی بود. در این تابلو به سبک نقاشی های دوران مسیحیت (رنسانس) شخصیتهای در وضعیت اغراق و نمایشی ترسیم شدهاند. همان طور که در نقاشی های مسیحیت، افراد در حال انجام کاری مقدس و مذهبی اند که در رابطه با آبین مسیحیت است؛ برای نمایش این حالت از حرکات و اعمالی اغراق آمیز استفاده می شود. در این جا موضوعی که اهمیت دارد این است که عمل شستن پاهای یکی از شخصیتها و نیز رسیدگی به امور خانه توسط زنان به یک عمل نمادین و مذهبی تبدیل شده است. با این تفاوت که این اشخاص دیگر قدیسین و مردمان شهر فلورانس و روم (مراکز کلیساهای کاتولیک) نیستند بلکه مردمان عادی همدوره ی کوربه هستند رنگها و سایه ها در جاتی از رنگهای قهوه ای، خردلی و زرد است که با رنگ سفید موجود در لباسها و ملافه ها و رومیزی به تعادل رسیده اند، نور خاموش و دلگیر و یکدست است که هم به تشدید یک فضای معنوی دامن زده است و هم بر فضای داخلی یک خانه تأکید میکند. این زنان گویا در حال انجام مراسمی هستند که فراتر از کارهای معمولی خانه است. به راستی فردی که پاهایش در حال شسته شدن است چه کسی است؟ آیا این یک اشاره تلویحی به شستن پاهای یکی فردی که پاهایش در حال شسته شدن است چه کسی است؟ آیا این یک اشاره تلویحی به شستن پاهای یکی از حواریون مسیح نیست؟

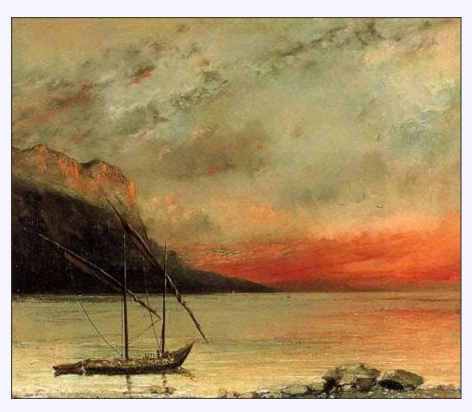


این تابلو هم بر افرادی کاملا همدوره با گوستاو کوربه تأکید میکند. فضای طبیعت همراه با محاسبات کاملا دقیق از وضعیت و جهت نور خورشید در یک روز کاملا صاف نشان دهنده ی تسلط کوربه در ترسیم طبیعت است به روش رمانتیستها) و ترسیم طبیعت است به روش رمانتیستها) و نیز توجه به نور که تا آن موقع چندان توجه جدی بدان نشده، که همین حرکت بعدها توسط سبک امپرسیونیستها به دغدغهای جدی تبدیل میشود. (رمانتیستها برای اولین بار نور رامورد توجه قرار دادند ولی به شکل حسی و برای تشدید حالات روحی و روانی محیط و اشخاص از آن استفاده میکردند نه با یک دید واقعی و همراه با محاسبات مربوط به جهت نور (در اینجا طبیعت به عنوان درونمایه ی مورد علاقه کوربه ترسیم شده است. چشمانداز های روستاهای زیبا و آرامش بخش؛ اما چیزی که در اینجا کوربه از آن احتراز کرده است، دوری از روش رمانتیستها در پرداختن به طبیعت است. رمانتیستها همواره افراد را مقهور و ناچیز و حقیر در برابر طبیعت رسم میکردند. اما کوربه در اینجا اشخاص اصلی را در بخش جلو و نزدیک تابلو رسم کرده و از طبیعت به عنوان تنها چشماندازی از تابلو ترسیم کرده که افراد در آن به گشت و گذار ساده میپردازند؛ بدون گمشدن و رها شده درون طبیعت بکر و متوحش. این رویکرد کوربه بی تأثیر از جریان های معاصر کوربه و همزمانی با انقلاب صنعتی و تصرف در طبیعت و نهضت علمی روشنفکری آن دوره نیست. طبیعت در دیدگاه کوربه محلی برای تصرف در طبیعت و نهضت علمی روشنفکری آن دوره نیست. طبیعت در دیدگاه کوربه محلی برای تصرف در طبیعت و نهضت علمی روشنفکری آن دوره نیست. طبیعت در دیدگاه کوربه محلی برای حولان انسان و نه باعث تو هم و مغلوب شدن او است.

حالات و حرکات اغراق آمیز نمایشی هم در این اثر کوربه که قرار است یک گردش ساده صبحگاهی باشد، بسیار جالب است. در اینجا هم یک عمل ساده ی گفتگو و شاید احوال پرسی تبدیل به مراسم آیینی شده است. شخصیت ها بسیار رسمی و جدی در حال گفت و گو هستند. لباس ها به نظر کمی مسعتمل (شاید لباس های مخصوص گردش (و لباس ها و کوله پشتی و عصای مرد سمت راست، نشان دهنده ی این است

که این مرد به گردش در تپهها و کوهها میپردازد. به هر حال این تابلو یکی از موضوعاتی را از زندگی روزمره ارائه میکند که بعدها در سبکهای دیگری که بعد از رئالیسم ظهور کردند به عنوان درونمایهی اصلی مورد توجه قرار میگرفت.

یکی از موضوعاتی که کوربه بدان توجه و افر داشت موضوعاتی با دورن مایه ی سبک رمانتیسیسم بود: طبیعت وحشی و عصیانگر. کوربه همانند بسیاری از همتایان این سبک همچون ترنر و جان کنستابل به در ون مایه ی طبیعت توجه و افری نشان می داد. یکی از ایر اداتی که بعدها کوربه به این سبک گرفت بی توجهی نسبت به جامعه و اتفاقات جاری در آن (انقلاب فرانسه و انقلاب صنعتی) بود. رمانتیستها با فرار در دل طبیعت، به نوعی دلبسته اصالت و قدرت بلامنازع آن می شدند و از طرفی خود را از جریان های اطراف خود دور نگاه می داشتند. کوربه در ابتدا به ترسیم مناظر بکر و و سحر و جادوی موجود در آن می پرداخت. بعدها کوربه از این روند دست کشید و به شدت مجذوب مردمان اطراف خود گشت و با ترسیم تابلوی سنگ شکنان عملا و اضع روشی جدید در هنر شد و نیز رسما با رویکرد رمانتیست ها خداحافظی کرد.



ناظر خیالی و آرامبخش از ساحل دریا و چشمانداز رعبانگیز و مسحورکنندهی آن که بسیار متأثر از سبک ویلیام ترنر نقاش رمانتیست انگلیسی است .

طبیعت بی جان که کوربه در دوره تأثیرپذیری اش از سبک رمانتیستها آن را ترسیم کرده است. از رئالیستهای دیگر «انوره دومیه «Honoré Daummier» «است که در طی حکومت ناپلئون سوم برای نشریات انتقادی- فکاهی کاریکاتور تهیه می کرد. دومیه در کارهایش از هرگونه آبوتاب دادن موضوع خودداری می کرد و واقعیات اجتماعی هر چند تلخ و وحشیانه را به تصویر می کشید.

انوره دومیه اغلب به زندگی ناعادلانهی روستائیان مهاجر به شهرها و مردمان فقیر میپرداخت و به نحوهی امرار معاش آنها علاقهمند بود. یکی از تابلوهای دومیه «زن رختشو» بود کهموضوع زنی را نشان میداد که به کارهای خانگی میپرداخت تا بتواند در شهر دوام بیاورد.



از دیگر موضوعاتی که دومیه بدان می بر داخت دادگاهها و قضات و نحوه دادر سی به امور بود. دومیه خود مدتی کارمند دادگاه بود و از دیدن سرگردانی مردمان فقیر که در راهروهای دادگاهها سرگردان می شدند به شدت متاثر می شد. همزمان با سیستم اختناق و فشار لویی فیلیپ بادشاه فرانسه، دادگاه ها خود به همراهی با دستگاه حاکمه بر اختناق و بیعدالتی میافزودند. دومیه با ترسیمکاریکاتورهای دستگاه قضایی، آن را به هجو و انتقاد می گرفت. او در این نقاشی که درونمایه کاریکاتوری دارد به رابطهی بین یک مجرم و موکلش در روند یک دادرسی میپردازد. رنگها یکدست و تخت، خطها بر یک روند هیجانی تاکید میکنند که به صورت منحنی هستند و نشان از یک وضع ناپایدار دارند. مجرم و موکل در حال یچیچ کردن در گوش هم هستند. دومیه از یک زاویه دید خاص طوری به ماجرا نگاه کرده که وضع را به شدت مشکوک نشان میدهد در این تصویر امیدی به یک دادرسی عادلانه دیده نمیشود و هیچ یک از طرفین نه مجرم و نه وکیل و نه دستگاههای قضایی شریف و قابل احترام و مستلزم همدر دی نیستند؟ به همین جهت بیننده با دیدن این خطوط فقط احساس عدم اعتماد به وضع نمایش داده شده می کند. دومیه برای نشاندادن زندگی مشقت بار مردمان تهیدست قرن 19 فرانسه از یک سبک مستندگونه استفاده میکند و از روشهایی که سبک رمانتیسم در این زمینه ارائه میکند یر هیز میکند. او علاقهمند به نمایش واقعی و تعدیل شدهای از تصویر مردمان بود و برای این کار به روش رئالیستی روی آورد، به همین جهت بسیاری از وقایع و اشیا و حقایق که دومیه در کاریکاتورها و تابلوهایش ترسیم کرده،درست همانند وقایع آن دوره است. او نقاشیها و کاریکاتورهایش را نوعی نقد اجتماعی میدانست بنابراین چه ابزاری بهتر از واقعنمایی ماجراها که ویژگی سبک رئالیسم بودبه او کمک میکرد؟

# رئاليسم سوسياليست:

اصطلاحی که در حدود نیمقرن معرف هنر و ادبیات شوروی سابق بود. نخستینبار ماکسیم گورکی، بواخارین، ژدانف، طرح آن را پیش نهادند. سپس مانند دستور کار به کلیهی هنرمندان در تمامی عرصههای هنری اعلام شد (1934) هدف آن تولید آثار قابل فهم برای تودهها و هدایت مردم به ستایش عظمت کارگر و نقش او در ساختمان کمونیسم بود. رئالیسم سوسیالیست عملاسنت واقعگرایی سدهی نوزدهم را دنبال کرد. و آگاهانه از دستاوردهای هنر مدرن - که هنرمندان پیشتاز روسی سهمی مهم در شالودهریزی آن داشتند - چشم پوشید. رئالیسم سوسیالیست، پس از جنگ جهانی دوم، با کمابیش تفاوت در سبک و موضوع در بسیاری از کشورهای دیگر الگو قرار گرفت (متفاوت با واقعگرایی اجتماعی) این جنبش تا سالهای 1874 که امپرسیونیسم پا به عرصهی وجود گذاشت، ادامه داشت.



یکی از بارزترین هنرمندان این سبک واقعگرایی، ژان فرانسوا میله ( 1875- 1814 In Millet به شدت مجذوب زندگی روستایی بود و این امر را از مرور کردن عناوین تابلوهایش که همگی بر گرفته از اصطلاحات کشاورزی است میتوان فهمید: خوشهچینان، بذرافشانی، کشت سیبزمینی و ...این عناوین نمایانگر تمرکز ویژهی میله به این شکل زندگی روستایی است. خود میله در یک روستای فرانسوی بزرگ شده و کاملا به این شکل از زندگی آشنایی داشت و بدان میبالید. در سال 1849 او زندگی در روستا را به اختیار خود انتخاب و در نزدیکی جنگل فونتن بلو در دهکده باربیزون سکونت کرد. او در دورهای از هنر بر نقاشی از مناظر روستایی و مردم آن ممارست کرد که این دوره همراه بود با انقلاب و مهاجرت روستاییان از روستا به شهر و کار در کارخانجات. این کار میله دقیقا عکس کار برخی نقاشان بود که در این دوره تنها به نمایش زندگی مردم شهری و نابسامانی وضع روستاییانی که مهاجرت میکردند بود یکی از این نقاشان انوره دومیه است که قبلا هم دربارهاش اشاره شد.



این نقاشی دو زوج جوان روستایی را نشان میدهد که با شنیدن زنگ نماز بعد از ظهر از کلیسا، دست از کار میکشند و در یک نمایش آیینی همانند نقاشیهای دوره ی کلاسیک، در سکوت و سکون مشغول نیایش و نماز میشوند. افق گسترده و رنگهای خاموش و افسرده و فرمهای ساده در این نقاشی حس و حالت عبادت و رها شدن از روزمرگی را به خوبی القا میکند.

در همهی کارهای میله، نکاتی همانند توجه به فضای زندگی روستایی، روستاییان در حال کار و کارهای سنگین در مزرعه دیده میشود. اصول هنری آثار میله همگی حاکی از رعایت قواعد نقاشی کلاسیک، پرسپکتیو، توجه به وضعیت نور و آناتومی دقیق کارگران و روستاییان است؛ با این تفاوت که میله هم مانند کوربه به زندگی مردمان عادی توجه دارد. آنچه که ژان فرانسوا میله در آثار خود ارائه داد بعدها بر هنرمندان بعد از خود به شدت مورد توجه قرار گرفت.



رئالیسم به صورت جامع و کلی به مفهوم حقیقت، واقعیت و وجود مسلم، و نیز نفی تخیلات و امور ناممکن و غیر عملی است. رئالیسم در هنرهای تصویری و ادبیات، نمایش چیزها به شکلی است که در زندگی روزانه هستند ، بدون هرگونه آرایش یا تعبیر افزون. در این شیوه از نقاشی درآن هنرمندبایددرنمایش طبیعت (طبیعت بدون انسان وبا انسان) از هرگونه احساساتی گری خودداری کند . در هنر نقاشی، رئالیسم به معنای نمایش اشیا و موضوعات به صورت طبیعی است، به گونه ای که نقاش تخیل و ابتکار عمل خود را در نحوه پیاده کردن آن موضوع دخالت ندهد و هر موضوع به همان گونه که در دنیای خارج دیده می شود در نقاشی به نمایش در می آید. این سبک نقاشی در اواسط قرن نوزدهم در فرانسه رواج پیدا کرد. در حقیقت به عنوان شاخه ای فرعی از رندگی روزمره را نمایش دهد از (موانسه رواج پیدا کرد. در حقیقت به عنوان شاخه ای فرعی از زندگی روزمره را نمایش دهد از (Movement) در هنر نقاشی بدل شد از جدا شده و خود به یک سبک می توان به نقاشان فرانسوی Movement) در هنر نقاشی بدل شد از نقاشان دوره ی اول این سبک می توان به نقاشان فرانسوی Jean-Baptiste-Camille Corot) اشاره کرد.

رئالیسم یا واقع گرایی، شیوه ای است که در آن هنرمند باید در نمایش طبیعت (طبیعت بدونِ انسان و با انسان) از هرگونه "احساساتی گری "خودداری کند. اما منظور ما از رئالیسم، در اینجا شیوه ی هنری ای است که از حوالی سال 1840 به بعد در اروپا و دیگر نقاط جهان متداول شد.مدت زیادی از میانه ی قرن نوزدهم نگذشته بود که شارل بودلر شاعر و هنرشناس فرانسوی، در سال1846 نقاشیهایی را می ستود که بتواند"خاصیت قهرمانی زندگی معاصر" را به وصف در آورد. در آن زمان تنها یک نقاش وجود داشت که بر آوردن این "نیازمندی" را اساس ایمان هنری خود قرار دهد. و او کسی نبود جز گوستاوکوربه که در بخش قبل از او نام برده شد. کوربه که به پرورش روستایی خود

می بالید و در سیاست از سوسیالیست ها طرفداری می کرد، هنر خود را در سالهای میان 50-1840 به شیوه ی نوباروک رمانتیک آغاز کرد، لیکن در سال 1848 در زیر فشار طغیانهای انقلابی که سراسر اروپا را فرا گرفته بود، کوربه به این عقیده در آمد: تاکیدی که مکتب رومانتیسم بر اهمیت احساس و تخیل می گذاشت صرفا دستاویزی بود برای فرار از واقعیتهای زمان و او اعتقاد به این امر پیدا کرد که هنرمند نباید تنها به تجربه ی شخصی و بی واسطه ی خود تکیه کند و می گفت: من نمی توانم فرشته ای را تصویر کنم، زیرا هرگز آن را به چشم ندیده ام!

هُنگامی که کوربه پرده ی "سنگ شکنان" را به معرض نمایش گذاشت، نخستین اثری بود که واقعگرایی برنامه ریزی شده ی او را به طور کامل در بر داشت.

وی دو مرد را که بر جاده ای کار می کردند دیده بود و آنها را سرمشق نقاشی اش قرار داده بود. کوربه آنها را به اندازه ی طبیعی، با هیکلی جسیم و حالتی کاملا عادی، بدون هیچ گونه نشانی از بارقه ی رنج یا حساسیت بارز نقاشی کرد. در سالهای 1855 که نمایشگاه های نقاشی پاریس در انحصار آثار انگر و دلاکروا بود کوربه با تشکیل دادن نمایشگاه خصوصی آثار خود را به همراه "بیانیه ی واقعگر ایی" خود عرضه کرد.موضو عات او بیشتر شکارچیان، دهقانان، کارگران و ... بودند. به بیان او دنیای نقاشی دارای "قوانینی طبیعی" است و نخستین وظیفه ی هر نقاش این است که به پرده نقاشیش و فادار بماند نه نسبت به دنیای خارج و همینجاست که طرز فکر "هنر برای هنر" که بعدها در اروپا رواج یافت بنیان می یابد. کوربه در نقاشی های خود از هرگونه پیرایه بندی و اغراق احساساتی خودداری می کرد، تا آنجا که معمولا کار های او را زشت و ناهنجار و غیر هنری به شمار می آوردند.

از رئالیست های دیگر "انوره دومیه" است که در طی حکومت ناپلئون سوم برای نشریات انتقادی-فکاهی کاریکاتور تهیه می کرد. دومیه در کارهایش از هرگونه آب و تاب دادن موضوع خودداری می کرد و واقعیات اجتماعی هرچند تلخ و وحشیانه را به تصویر می کشید.

رئالیسم در کلیت خود، اصلاحی در تاریخ هنر است که به بازنمایی واقعیتِ مورد تجربه ی انسانها در زمان و مکان معین اشاره دارد. در این تعریفِ عام، رئالیسم مفهومی متضاد با آرمانگرایی، انتزاعگرایی، چکیده نگاری و رمانتیسم است و از این رو با معنای ناتورالیسم متمایز است که بر مترادف انگاشته می شود. از جنبه ی صوری، رئالیسم به این دلیل با ناتورالیسم متمایز است که بر "عام در خاص" تاکید می کند( ناتورالیسم صرفا " خاص" را چون اساس واقعیت ارائه می کند) از نظر محتوی نیز رئالیسم با ناتورالیسم متفاوت است، زیرا لزوما به اثباتگرایی و فلسفه ی طبیعتگرانه درباره ی زندگی نمی پردازد. گاه واقع گرایی را در معنای "واقع نمایی" بکار می برند. که در این صورت مفهومی متضاد با کژنمایی است. برخی نیز شبیه سازی واقعیت را "واقعگرایی بصری" می نامند. و آن را از واقعگرایی مفهومی جدا میکنند.

رئالیسم به مثابه یک روش هنری، قابل تعمیم به بسیاری از آثار هنری – صرف نظر از سبک یا اسلوب معین - است رئالیسم را در آثاری می توان شناخت که هنرمند از سطح ظواهر عینی فراتر رفته، حقایقی از روابط گوناگون و پویای انسانها با یکدیگر و با محیطشان را بیان می کند و به طور کلی با مسئله ی "انسان چیست و چه می تواند بشود" درگیر می شود. نقاشانی چون رامبراند، گویا، وانگوگ، پیکاسو، لژه و بسیاری از هنرمندان دیگر، آثاری واقع گرایانه آفریده اند. در برخی از این آثار روشهای کژنمایی، انتزاع و چکیده نگاری به کار رفته است. رئالیسم چون یک آموزه یا نظریه ی هدفمند، در میانه ی سده ی نوزدهم، واکنشی در برابر خصلت آرمانی کلاسی سیسم و خصلت ذهنی و تجسم دقیق تقینی رمانتیسم بود . واقعگرایی سده ی نوزدهم بر تفسیر همه جانبه ی زندگی اجتماعی و تجسم دقیق

سیمای زمانه تاکید می کرد. (از نظریه پرداز ان اصلی آن، شانفلری و دور انتی بودند). ادامه ی جنبش رئالیسم سده ی نوز دهم به دو جریان امپر سیونیسم و ناتور الیسم – به خصوص در ادبیات – انجامید (واقعگر ایی اجتماعی، رئالیسم سوسیالیست، واقعگر ایی نو)

### سبك اميرسيونيسم

دریافتگری یا امپرسیونیسم شیوه هنری گروه بزرگی از نگارگران آزاداندیش و نوآور فرانسه در نیمه دوم سده نوزدهم بود که بزودی جهانگیر شد. این شیوه مبتنی است بر نشان دادن دریافت و برداشت مستقیم هنرمند از دیده های زودگذر با به کار بردن لخته رنگهای تجزیه شده و تابناک برای نمایش لرزشهای نور خورشید. در این روش اصول مکتبی طراحی دقیق و سایه روشن کاری و ژرفانمایی (پرسپکتیو (فنی و ترکیب بندی متعادل و معمارانه رعایت نمی شود.

شیوه دریافتگری به عنوان انجمنی خصوصی از سوی گروهی از هنرمندان ساکن پاریس آغاز شد و این انجمن در سال ۱۸۷۴ به نمایش همگانی آثار خود پرداخت. نام این جنبش از نام یک نقاشی از کلود مونه به نام دریافتی از طلوع آفتاب (به فرانسوی (Impression, soleil levant) :گرفته شده است نام امپرسیونیسم را نقادی به نام لویی لِروی در یک نقد هجوآمیز ساخت. دریافتگری همچنین نام نهضتی در موسیقی است.

در این سبک نقاشان از ضربات «شکسته» و کوتاه قلم مو اغشته به رنگهای خالص و نامخلوط به جای ترکیبهای ظریف رنگها استفاده میکنند. مثلا، به جای ترکیب رنگهای ابی و زرد برای تولید سبز انها دو رنگ ابی و زرد را مخلوط نشده بروی بوم قرار میدهند تا رنگها «حس» رنگ سبز را در نظر بیننده به وجود بیاورد. انها در نقاشی صحنههای زندگی مدرن در عوض جزئیات، تأثیرات کلی واضح را نشان میدهند.

# هنرمندان مطرح

- ژرژ سورا
- كلود مونه
- پیر آگوست رنوار
  - آلفرد سيسلى
  - كامى پيسارو
    - ادگار دگا
    - پل سزان

# پست-امپرسیونیسم

پس از امپرسیونیسم یا «پست امپرسیونیسم» را «ادراك گرایي الحاقي » هم خوانده اند. گروهي از نقاشان امپرسیونیست كوشیدند كه مرزهاي تازه اي را در هنر نقاشي به وجود آورند. لیكن این كوشش، كوشش جمعي و براي هدفي خاص نبود .بدین جهت مكتب پست امپرسیونیسم را مرحله اي الحاقي از

همان تحول امپرسیونیست ها تلقی می کنند. ژرژ سورا، با شیوه «دیویز یونیزم» یا نقطه پردازی ،جنبه های علمی و فیزیك رنگ را وارد عالم نقاشی كرد. ون گوك ، گرایش های اكسپرسیونیستی ردرآثارش نشان داد و با قلم زنی های دیوانه وارش برسطح بوم، بیانگر جنون و عصیان عصر خویششد . معروفترین هنرمندان این سبک پل سزان، ونسان ونگوگ و پل گوگن بوده اند

#### خصوصیات مکتب یست امیرسیونیسم:

الف: پیروان این مکتب در صدد پیشبرد انقلاب مانه و ادامه سبك امپرسیونیسم بودند.

ب: همانند نقاشان امپرسیونیست همچنان تجربیات معطوف به رنگ و نور را در آثارشان ادامه دادند. ج: از لحاظ شیوه های بیان در نقاشی ، هریك از هنرمندان این مكتب، روش خاص (سبك) خود را در آثارشان ارائه دادند. گرو هی برساختار و سازماندهی عوامل متشكله آثار خویش تأكید داشته و به هندسه اثر ومسائل مربوط به قوانین ریاضی و تعادل و تناسب و نظم و هماهنگی سطوح و فرمها می پرداختند و گرو هی دیگر هم بدون اعتنا به طراحی و ساختمان فرمها، آزادانه تجربیات رنگینی را می آفریدند.

د. هنر مندان این مکتب پایه گذار مکاتب نقاشی فوویسم، کلاسیك نو، کوبیسم، سمبلیسم و آبستره شدند. چون انچنان فرقی با هم ندارند و شاید تشخیصشون سخت باشه و در حقیقت در راستای همون سبک امپرسیونیسم هستند ، در همین مرحله یک تعریف خلاصه ازش عنوان کردیم که نمونه کارها در کنار هم قرار بگیره

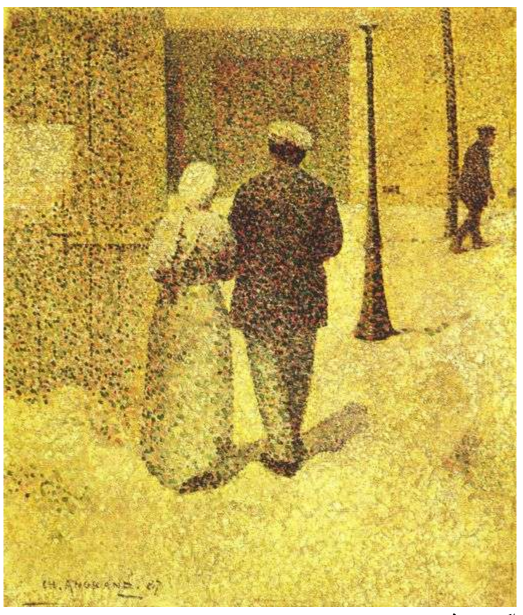
### • نئوامپرسيونيسم

ودریافتگری یا نئوامپرسیونیسم (به انگلیسی (Neo-Impressionism : جنبشی در نقاشی فرانسوی بود که هم ادامه دهندهٔ دریافتگری امپرسیونیسم) بود هم واکنشی در برابر آن نودریافتگری مانند دریافتگری دلمشغول بازنمایی رنگ و نور بود، ولی بر خلاف دریافتگری میکوشید که آن را بر مبانی علمی استوار کند. اساس نظریهٔ نودریافتگری، دیویزیونیسم و تکنیک مرتبط با آن نقطه چینی) پوانتیلیسم) بود. یعنی نقطههای مجزا با رنگهای خالص را به گونهای در نقاشی به کار برده می شوند که در صورت دیده شدن از فاصلهٔ مناسب، حداکثر شفافیت و درخشش را به دست دهند. در چنین نقاشیهایی نقطه ها هم اندازهاند و به گونهای انتخاب می شوند که با مقیاس تابلو هماهنگی داشته باشند. هنرمندان این مکتب با استفاده از این دیدگاه علمی، قصد نمایش ذرات بنیادین (نور و رنگ) را در آثار تجسمی خود داشته اند.

نودریافتگری عمر چندانی نداشت و هنر مندان مطرح ان عبارتند از:

ردر سورا جرج لمن ویلي فینچ پل سیگناك

خوب همون طور كه گفتيم اين جنبش زياد طول نمي كشه و هنرمندان زيادي توي ان زمينه كار نكردند . براي همين پيدا كردن مجموعه كار سخت بود و استثنائا چند تا اثر برجسته از هنرمندهاي مختلف را كنار هم مي گذاريم اما گمونم تفاوت ها واضح بيان شد پست - امپرسيونيسم ( خيلي زياد شبيه اكسپرسيونيسم ) همون امپرسيونيسم با رنگ ها تندتر و خط هاي اريبتر هست و نئو امپرسيونيسم همون امپرسيونيسم اما به صورت نقطه نقطه



اكسپرسيونيسم

اکسپرسیونیسم یا هیجان نمایی شیوه ای نوین از بیان تجسمی است که در آن هنرمند برای القای هیجانات شدید خود از رنگهای تند و اشکال کَجَوَش (معوج) و خطوط زمخت بهره میگیرد. مرجع به وجود امدن سبك اکسپرسیونیسم در حقیقت سبك پست -امپرسیونیسم ونگوك بوده است.

> هنرمندان مطرح: کوکوشکا امیل نولده

کرشنر جیمز انسور ادوارد مونک ژرژ روئو کته اشمیت کلویتز

این هنرمندان برای رسیدن به اهداف خود رنگهای تند و تشویش انگیز، و ضربات مکرر و هیجان زدهٔ قلم مو، و شکلهای اعوجاج یافته و خارج از چارچوب را با ژرفا نمایی به دور از قرار و سامان ایجاد میکردند و هرآنچه آرامش بخش و چشم نواز و متعادل بود از صحنهٔ کار خود بیرون میگذاشتند. آنها برای بیان کردن احساساستشون بدن انسان را به صورت اغراق امیز و تحریف شده ای ترسیم می کنند

### در مورد سبک اکسپرسیونیسم

نقاشی اکسپر سیونیستی و گرایش فلسفی نهان پشت آن ، صرفاً به مکتب نقاشی آلمانی سده ی بیستم که با همین نام شهرت دارد ، محدود نمی شود . اکسپرسیونیسم عمیقاً در تاریخ نژاد شمالی ریشه دارد و بسیار متاثر از گر ایشاتی است که معمو لاً به عنوان رمانتیک از آنها یاد می شود . بدین مفهوم آثار نقاشی اکسیر سیونیستی فراوانی در طول تمامی دوره های تاریخی و در کشورهای مختلف وجود داشته است. اما اکسیر سیونیسم به عنوان توصیفی سبک بردازانه از هنر مدرن ، معمولاً برای توصیف جنبش های هنری مشخصی در آلمان بین سال های 1905 تا دهه ی 1920 اطلاق می شود و به دو گروه عمده تقسیم می گردد : گروه » پل » که ویژگی کاملاً آلمانی داشت و در سال 1905 در شهر درسدن شکل گرفت و دیگری گروه « سوارکارآبی » که جهانی تر بود و در سال ۱911 در مونیخ تشکیل شد . هنر مندان اکسپر سیونیست با به کار بردن روش و فنون مختلفی چون فنون مختلف چاپ و مجسمه سازي بر احساسات شخصی نسبت به موضوع تاکید بسیار داشتند . خود موضوعات آثار آنان نیز حائز اهمیت بود و غالباً به موقعیت و شرایط انسانی مربوط بود و از رنگ های خام ، درخشان ، پرتضاد و نا مرتبط با موضوع نقاشى استفاده مي شد كه به ظهور تجليات گسترده تر تمايلات فردي ميدان مي داد . اکسیر سیونیست ها ، بر خلاف معاصرین فرانسوی خود » فووها » که از رنگ به گونه ای استفاده می کردند که نقاشی هایشان آرامش و نشاط می بخشید ، برخی از آثارشان آن چنان تاثیرگذارند که موجب می شوند از ناآرامی به خود بلرزیم . اگر موضوع اثر ، منظره باشد ، هنرمند با رویکردی پرتردید و پر سوءظن روبروست که فرسنگ ها از سردي و اعتماد به نفسي هنر کلاسيک فاصله دارد در اکسپرسیونیسم ، احساسات درونی به بیرون تجلی می کند و به دیگران منتقل می شود . در این سبک شخصیت ، موقعیت ذهنی یا شرایط حسی هنرمند به شکلی مشابه به موجود زنده ، به نمایش گذاشته می شود . ما در زندگی روزمره ي خود نيز چنين مي کنيم ، مثلاً ممکن است خانه اي تجسد انساني شود و آن را در كسوت خانه ي خوشبختي يا خانه ي سياه ببينيم و پنجره هاي خانه را به صورت چشم هايش تجسم کنیم ؛ و یا یک سگ یا حیوان خانگی با احساسات و انگیزه هایی عجین شود که احتمالاً نمی تواند با احساسات بی نهایت پیچیده تر صاحبش مشابه باشد . این گرایش را که بعد ها در آثار سازندگان فیلم . ( Sympathy ) نام نهاد های کارتونی برجسته تر شد ، می توان همدلی اما در تاریخ و نقد هنر ، این اصطلاح به سبکی اطلاق می شود که در آن قرار داد ها و سنت های طبیعت گرایی کنار نهاده می شود و در عوض تاکید بیشتری بر ایجاد او عجاج و اغراق در شکل و رنگ به جهت بیان فوری احساس هنرمند وجود دارد . از این رو مفهوم اکسپرسیونیسم در معنای وسیع آن می تواند به هنر هر مکان و زمانی اطلاق شود که تاکید بر واکنش حسی هنرمند ، اولی تر از نظاره ی

دنياي خارج است . در اين مفهوم كلي ، واژه ي اكسپرسيونيسم در زبان لاتينبا حرف e نوشته مي شود ( exprssionism )اما كاربرد رايج تر اين واژه ، براي توصيف گرايشي در هنر مدرن اروپا و به طور خاص تر به يک جنبه ي خاص آن گرايش ، به كار مي رود ؛ جنبشي كه از حدود 1905 تا حدود 1930 در هنر آلمان گرايش غالب محسوب مي شد . منشا و ريشه ي اكسپرسيونيسم در اين مفهوم ثانوي به دهه ي 80 سده ي نوزدهم باز مي گردد . با اين وجود اين گرايش تا سال 1905 به عنوان يک برنامه ي متمايز تبلور نيافت ، و خود واژه فقط از سال 1911 و براي توصيف آثار كوبيستي و فوويستي كه در برلين به نمايش گذاشته شده بود ، به كار رفت

مهمترین پیشگام اکسپرسیونیسم ـ ون گوگ ـ بود که به طور آگاهانه طبیعت را برای " بیان رنج دهشتناک آدمی " به صورت اغراق آمیز به تصویر کشید . ون گوگ و اکسپرسیونیست های پس از وی ، در کاربرد حسی رنگ و خط تاکید عمده ای بر احساس و انگیزش خود داشتند و از این نظر از تلاش های ـ سورا ـ برای خلق یک نظام علمی برای بیان فرمی متمایز شدند

ـ گوگن ـ با آگاهی بیشتر و به طور مشخص تري از امپرسیونیسم گسست . به مفهوم دقیق تر ، ـ گوگن ـ اكسپر سيونيست نبود ، اما اولين كسى بود كه به طور آشكار و صريح اصول سمبوليسم را كه به نوبه ي خود به عنوان محمل ارتباطي براي اكسپرسيونيسم بسيار حائز اهميت بود ، پذيرفت . وي تمام فرم ها را ساده و مسطح کرد . از رنگ به گونه ای بهره برد که تمامی تشابه آن به واقعیت یکسر از بین برود . خشونت نهفته در تابلوي « يعقوب در حال كشتى گرفتن با فرشته NG ) « ادينبورگ ) به واسطه ي زمینه ي قرمزي که کشتي روي آن انجام مي شود ، آشکار و چشم گیر است . به همین منظور ـ گوگن ـ از بازنمایی سایه اجتناب کرد و بعداً اکسیر سیونیست ها از این جهت گیری وی تبعیت کردند . وی به جهت هماهنگی با سبک ابداعیش در جستجوی سادگی موضوعات بود و آن را نخست در جوامع روستایی بریتانی و بعد ها در جزایر اقیانوس اطلس جنوبی یافت . ـ گوگن ـ در رویگردانی از تمدن شهری اروپایی ، هنر بدوی و هنر عامیانه را که هر دو موضوعات جذابی برای اکسیرسیونیست های متاخر شدند ، کشف کرد . در همین زمان ـ ادوارد مونش ـ نروژی که با کار های ـ ون گوگ ـ و ـ گوگن ـ آشنا بود ، جستجوی خود را در کشف قابلیت های رنگ های خشن و دگر شکلی خطی که توانایی بالایی برای بیان بسیاری از احساسات اصلی انسانی همچون تشویش ، ترس ، عشق و نفرت را دارد ، آغاز کرد . حاصل جستجوی او برای یافتن معادل هایی برای دلمشغولی های روانی ، وی را به شناخت قابلیت های صراحت و سادگی روش های گرافیکی همچون حکاکی روی چوب ، رهنمون کرد ؛ احیای روش هاي چاپ دستي به عنو ان يک هنر مستقل يکي از ويژگي هاي متمايز جنبش اکسپرسيونيسم محسوب مي شود . ـ مونش ـ تاثير گسترده اي به ويژه در آلمان داشت ( وي آثار خود را در سال 1892 در شهر برلین به نمایش گذاشت ) و دامنه ي نفوذ وي حتا تا مجسمه سازي و در آثار ـ ارنست بار لاخ ـ که سبک کار ـ مونش ـ را با جلوه اي عظيم براي موضوعات مذهبي و اجتماعي به خدمت گرفت ، گسترش داد . از جمله اولین هنرمندان اکسپرسیونیست باید از نقاش بلژیکی ـ جیمز انسور ـ نام برد . وي حقارت ماهیت انسان را با به خدمت گرفتن صورتک های عجیب و ترسناک کارناوال به نمایش گذاشت و هنر نامعقول و نامتعارف وي به ويژه در آثار چاپ فلزش به طور گسترده معروفيت بافت در سال 1905 گروه های اکسیرسیونیستی تقریباً به طور همزمان در آلمان و 📉 فرانسه شکل گرفتند . فوویست ها نظریات ـ ون گوگ ـ و ـ گوگن ـ را به آثار هنری خود افزودند . در سال 1908 ـ ماتیس ـ ر هبر این گروه ، اهدافشان را چنین جمع بندی کرد »: آنچه بیش از همه در جستجوی آنم ، بیان حسی است ( expression ) هدف اصلی رنگ باید تا حد امکان در خدمت بیان حسی باشد ... در نقاشی یک منظره ي پاييزي سعي خواهم كرد تا رنگ متناسب با أن فصل را به ياد أورم ؟ من فقط از حسى كه فصل به من مي دهد الهام خواهم گرفت .» اين آرمان را ـ ماتيس ـ در تركيب بندي هاي بزرگ پيكره به کار بست ، ـ درن ـ در منظره پردازي و ـ رولت ـ در هنر جديد مذهبي ، عظمت و سادگي را به نمايش

گذاشتند.

در سال 1905 گروه یل ( Die Brucke ) در شهر درسدن تاسیس شد و نخستین نمایشگاه خود را در سال 1906 بریا کرد . در حالی که در نقاشی فوویست ها ، حتا در جسور انه ترین نمونه های آن ، همواره هارمونی طرح حفظ می شد و کاربرد تغزلی و تزیینی کرنگ از دست نمی رفت ، اما در آثار اکسیر سیونیستی آلمان ، محدودیت ها و قید ها یکسر کنار نهاده شد . علار غم تاثیر غیر قابل رد آنان از هنر مندان فرانسوی ، افراط گری و بیان حس اغراق آمیز در آثار آنان مشهود است ؛ در این آثار رنگ ها و فرم ها در تلاش برای ارائه ی تمایلات روانشناختی و نمادین به طور اغراق آمیز به خدمت گرفته می شدند تا بدین ترتیب مفری باشند برای درک رایج از ضرورت آفرینش هنری و نیز به نوعی طغیان عليه نظم تثبيت شده را به نمايش بگذارند . در سال 1913 ـ كرشنر ـ نوشت : « ما تمامي رنگ هايي را که به طور مستقیم یا غیر مستقیم ، انگیزش های ناب و خلاق را باز تولید کنند ، می پذیریم «. کمی بیش از آغاز جنگ جهانی اول ، نقاشان آلمانی نیز با پیوند زدن فرم های کوبیسم با آرمان های اكسير سيونيست هاي متقدم و تحت تاثير تصوف و عرفان هندي ، تلاش داشتند تا نظامي بصري إز مفاهيم ضمني جهان شمول ابداع كنند . در سال 1911 ـ فرانتز مارك ـ ، ـ كاندينسكي ـ روس و ديگران ، " گروه سوار كار آبي " كه نقطه ي او ج اكسپرسيونيسم آلمان محسوب مي شود را تشكيل دادند . پس از جنگ جهانی اول ، سبک اکسپر سیونیسم در آلمان رواج یافت و حتا هنرمندانی چون ـ جرج گروز ـ و ـ اتو دیکس ـ در جستجوی واقعگرایی تازه و اغراق آمیز " عینیت نوین " بسیاری از ویژگی های دگر شکلی و اغراق را که یکی از تمهیدات اصلی اکسیرسیونیسم اولیه بود ، حفظ کردند . در سال 1933 اکسیر سیونیسم ، در کنار دیگر هنرهای منحط توسط نازی ها سرکوب شد . اما پس از جنگ جهانی دوم حیات تازه یافت و امروزه مبلغین مشهوری در میان هنرمندان ، چون 📉 گئورگ بازلیتس ـ دارد . در خارج از آلمان مبلغین پیشروی اکسیرسیونیسم شامل ـ شاگال ـ ، ـ سوتین ـ و عقبه ی آنان از جمله " تاشیسم " و " اکسیر سیونیسم انتزاعی " است

## اكپرسيونيسم انتزاعى

هیجان نمایی انتزاعی یا اکسپر سیونیسم انتزاعی شیوهای است که در سال ۱۹۱۲ از اکسپر سیونیسم و با انتشار مجلهٔ سوارکار آبی ایجاد شد .

این سبک آمیزهای از هیجان اکسپرسیونیستی، نگارههای ساده بدوی (نقاشی شنی سرخپوستی و باغهای ذن) و تجربه ای از نظم در غالب بی نظمی بود. هنرمندان این سبک بیش از آنکه در سبک باهم شباهت داشته باشند، در نگرش و دیدگاه دارای وجه اشتراکند: همه میخواهند قیود و تکنیکهای سنتی و دستوری را زیر پا بگذارند و ضوابط دیرینهٔ زیبایی شناختی را لغو اعلام کنند. که نمونه بارز آن نقاشیهای جکسون یولاک است.

اکسپرسیونیست انتزاعی نوعی یورش بی پروا علیه تمام قواعد فرم و کمپوزیسون و رنگ است و هیچ قاعده ایی را بر نمی تابد. هر انچیزی که مدرنیسم تعلیم داده بود را زیر پا می گذارد. درحقیقت سبکی است برای نفی تمام سبک های بیشین.

هنر مندان مطرح: جکسون پولاک واسیلی کاندینسکی پل کله فر انتس مارک

هانری ماتیس مارک توبی آرشیل گورکی ویلهم دکونیگ مارک روتکو

معلمین تمام اکسیر سیونیست های انتزاعی نقاشان رئالیستی بودند.

اکسپرسیونیسم انتزاعي یا Action Painting که با نام جکسون پولاك گره خورده است در ایالات متحده در برابر مکاتب بزرگ نقاشان مدرن اروپایي، توانست چشمهاي بسیاري را به خود معطوف کند. این جنبش فراگیر که بزودي دامنه خود را تا دیگر کشورهاي جهان نیز گسترش داد، به دنبال خودو چون بسیاري از پدیده هاي هنري قرن بیستم مباني تئوریك و نظري خود را نیز متولد کرد. هارولد روزنبرگ که از نظریه پردازان برجسته در هنرهاي تجسمي محسوب مي شود، بخشي از مباحث و مقولات مرتبط با این مکتب امریکایي را در مجموعه مقالات خود به بحث کشاند که در زیر بخش اول آن را مي خوانید.



پالاك هنگام كار روي ضرباهنگ پاييز

نقاشي تجربي امريكا در سالهاي ۱۹۳۹ ـ ۱۹۳۰ اساساً با انتزاع هندسي سروكار داشت. بيشتر نقاشان و پيكرتراشان اروپايي كه در دهه هاي چهارم و پنجم به امريكا رفتند از پيشتازان كوبيسم يا انتزاع هندسي بودند. موندريان كه بدون ترديد مهمترين شخصيت در جمع هنرمندان پناهنده به امريكا بود اسوه يي بود براي تمام كساني كه از گروه هنرمندان انتزاعي امريكا پيروي مي كردند. با وجود ظهور اين پيشواي انتزاع هندسي، نقطه اوج نخستين موج هنر انتزاعي امريكا، با شگفتي، انقلاب در اكسپرسيونيسم انتزاعي با سوررئاليسم، مخصوصاً سوررئاليسم پوياي «ميرو، ماسون، ماتا «است؛ ليكن در رديابي آن بايد آثار كاندينسكي،سوتين و حتي سبك متأخر پيكاسو را مورد توجه قرار دهيم. پيشگامان امريكايي نظير گوركي،وبر و داو پي بردند كه اينان در كدام عرصه مستقيماً نفوذ نكرده اند. اكسپرسيونيسم انتزاعي از نخستين روزهاي پيدايش در ۱۹۴۲ تا شناسايي رسمي اش در ۱۹۵۱ در «موزه هنرهاي نوين» با نام «نقاشي و پيكرتراشي انتزاعي امريكا» به نيرومندترين جنبش اصيل در تاريخ هنر امريكا تبديل شد. در اين دوره نقاشان و پيكرتراشان از شركت و دخالت خويش در پديده هاي جنجال برانگيز آگاه بودند چند منتقد مخصوصاً كلمنت گرينبرگ به دفاع از جنبش نوين برخاست.

اکسپرسیونیسم انتزاعی بیش از آنکه یك سبك باشد یك اندیشه بود(اکسپرسیونیستهای انتزاعی، افراد گوناگونی بودند که جز مخالفت هیچ وجه مشترکی نداشتند. آنچه در بین پیشروان امریکایی مشترك بود فقط در آنچه بطور منفرد انجام می دادند محقق شد.) جو هر اکسپرسیونیسم انتزاعی، اثبات خودانگیخته وجود فرد است. بنابراین تلاش برای نتیجه گیری جامع درباره این جنبش به عنوان یك سبك، پیگیری هدفی دست نایافتنی است. تاریخ اکسپرسیونیسم انتزاعی در ایالات متحده و دیگرکشور های جهان نوشته نشده است و مسائل گنگ و اختلاف نظر درباره منشأ این جنبش هنوز حل نشده است.

گرچه دامنه اکسپرسیونیسم انتزاعي امریکايي به اندازه هنرمندان پیروش متنوع است اما به دو گرایش اصلی به معناي محدود این واژه مي توان اشاره کرد.

گرایش نخست، فعالیت نقاشان قلمکاري است که به طرق گوناگون با حرکت یا عمل قلم و بافت رنگ در زمینه تابلو سروکار دارند وگرایش دوم فعالیت نقاشان میدان رنگ است که به بیان علامت یا تصویري انتزاعي در قالب یك شکل یا سطح بزرگ و یکپارچه رنگي توجه دارند.

بنابراین توضیح در حوزه نقاشان عمل، پولاك، دكونینگ، توركف و كلاین از این گروه اند و از نقاشاني كه به آفریدن میدانهاي رنگي بزرگ یا تصویر هاي انتزاعي گرایش داشتند، روتكو،نیومن، پولاك، مادرول و گوتلیب جای مي گیرند .

در نخستین سالهای دهه ششم، توجه عمومی بر نقاشان عمل معطوف بود و بیشتر نقاشان نسل دوم جذب دکونینگ یا پولاك شدند. در عین حال برخی از نقاشان جوان (چه از لحاظ شهرت و چه از لحاظ سن) جذب آزمایشگریهای روتكو استیل و مادرول در عرصه رنگ شدند. این كیفیت به پیدایش گونه یی نقاشی سرشار از تجلیات فردی یعنی اكسپرسیونیسم انتزاعی انجامید كه بطور كلی شامل گشادگی یا بزرگی ساختمان، گنگی ضربه قلم و انتزاع رنگی و مانند اینها است. رشد این جنبش چنان تدریجی بود كه شناسایی آن را به عنوان گرایشی مهم تا دهه هفتاد به تأخیر انداخت. جنبشی كه دیرتر یا به میدان نقاشی



و پيكرتراشي نهاد ولي تأثير اوليه بسيار نيرومندي

### جكسون بالاك - نقاشي ديواري بر زمينه قرمز هندي

از زماني مشخص، بوم در مقابل نقاشان امريكايي يكي پس از ديگري، به عنوان زمينه يي براي كار ظهور پيدا كرد و غالباً به عنوان فضايي براي خلق مجدد، طراحي، تجزيه و بيان يك موضوع چه حقيقي و چه تخيلي ترجيح داده شد. آنچه بر بوم نقش مي بست عكس نبود بلكه به عنوان يك واقعه به حساب مي آمد. ديري نپاييد كه نقاش، اثر خود را با آنچه در تخيل داشت مطابقت داد. او در واقع به واسطه ابزار هايي كه در دست داشت و اثري كه بر تابلو مي گذاشت به آنچه مي خواست دست يافت و به حيطه يي كه مي خواست وارد شد. تصوير حاصله و تصور ذهني نقاش، نتيجه اين روبرويي بود در اين مقطع است كه همه چيز بايد در تيوپهاي رنگ، عضلات نقاش و دريايي از رنگ كهنقاش خود را در آن غرقه مي سازد وجود داشته باشد. نتيجه اين شيوه نقاشي براي خود نقاش غافلگيركننده خواهد بود. در اين حالت اگر كاملاً آگاه به شرايط باشيد مشكلي براي شروع به كار وجود نخواهد داشت.

روزي يكي از نقاشان به من گفت: «فلاني مدرن نيست و از روي اتودهايش كار مي كند كه او را به دوران رنسانس بازمي گرداند «در اين قانونمندي تفاوت دو نوع نقاشي رابه صورت يكسري قواعد نوشته ايم. «اتود» در واقع فرم اوليه يي است كه به ذهن مي رسد و «تفكر» تلاشي است براي دستيابي به هدف .زماني كه هنرمند براي نقاشي از اتود استفاده مي كند اينطور به نظر مي رسد كه بومنقاشي اش را به عنوان مكاني مي نگرد كه بر روي آن بايد آن چيزي پياده شود كه تفكر انسان ضبط كرده، تفكري كه در ذهن نقاش نقش بسته و مستقيماً به صفحه منتقل مي شود .اگر نقاشي يك عمل فرض شود، اتود خود يك عمل مجزا و نقاشي كه از آن پيروي مي كند (از روي آن كشيده مي شود (يك عمل و كار ديگر مي باشد. در واقع اين دو عمل همانقدر كه مشابه يكديگر هستند با همديگر تفاوت دارند. اتود را مي ديگر مي باشد .در واقع اين دو عمل همانقدر كه مشابه يكديگر هستند با همديگر تفاوت دارند. اتود را مي توان يك نقاشي يا اثر مجزا محسوب كرد. اين ديدگاه را آبستره اكسپرسيون ناميده اند .براي اينان نقاشي در مكتب قبل از آنها «هنر خالص نيست»، چرا كه به تصوير كشيدن موضوع براساس قوانين زيبايي شناسي (aesthetic) نيست .

به عنوان مثال «سیب ها» به منظور ایجاد ارتباطی کامل بین فضاها و رنگهای موجود در تصویر، روی میز چیده نمی شوند، بلکه آنها را به نحوی می کشند که چیزی مانع از عمل کشیدن نشود. با این طرز کار کردن با ابزار، زیبایی شناسی نیز تابع شرایط محسوب می شود. می توان آن رادر کمپوزسیون، رنگ، طراحی و باقی اجزا پخش کرد. نقاشی یك عمل است که از زندگینامه هنرمند جدا نیست. نقاشی، خود می تواند «لحظه یی» از زندگی هنرمند محسوب شود.

اگرچه منظور از «لحظه» مي تواند زماني باشد كه نقاش بر روي بوم خود رنگ پاشيده يا به بيان ديگر مي تواند اتفاق يا درامي از زندگي وي باشد به زبان تصوير .نقاشي از همان ماده ماورايي صورت مي گيرد كه وجود هنرمندان نشأت گرفته. نقاشي جديد هرگونه مرزي را بين هنر و زندگي شكسته است.

اگر نقاشي كه مشغول خلق اثر است و موضوعي خاص را مدنظر دارد (اثر هنري) به جاي زندگي بر بوم نقاشي چون نقادي باشد كه براساس مكاتب هنري، شيوه ها و اشكال به قضاوت اثر بنشيند به نظر غريب خواهد آمد . بعضي از نقاشان با اصرار بر اينكه نقاشي هايشان در حقيقت يك فعاليت است، از اين بيگانگي سود جسته و ادعا مي كنند كه هر عملي نمي تواند هنر باشد. اين مسأله برميگردد به مسأله زيبايي شناسي در حوزه يي كوچك، اگر عكس، يك فعاليت محسوب شود نمي توان آن رابه عنوان

اثرخارق العاده دردنیایي دانست که ابزار معیارگذاریش در دست نادانان است. ارزش آن به دور از هنر قرار مي گیرد و به بیاني دیگرآن عمل) عمل نقاشي) به صورت «صنعت نقاشي» درآمده و درشتاب شرکت در یك نمایشگاه خواهد بود.

بیشتر هنر مندان این مکتب پیشرو یا آوانگار د راه خود را با هدایت کردن آمال و اهدافشان به سوی اثر خلاقه خود بیدا کرده اند. شیوه آنها شیوه یی جوان وتازه نیست بلکه شیوه یی است که تازه متولد شده ممکن است خود هنرمند بیش از چهل سال اما در مقام یك نقاش حدود ٧سال داشته باشد. بزرگترین لحظه، زمانی شروع می شود که تصمیم برای شروع نقاشی گرفته شده... فقط برای نقاشی. فرمهای حاصله بر روی بوم فرمهایی بود آزاد از ارزشهای سیاسی، اجتماعی، زیبایی شناسی و قانونی. امریکاییها با تکیه بر تأثیرات حاصله از جنگ و بیدایش احزاب مختلف، تمایلی به ناآگاهی و کتمان نشان نمی دادند. در اینجا شبهای سیاه تنهایی هنرمند امریکایی را دربرمی گیرد و حتی عجیب است که چند نفر ازنقاشان درخلال ده سال به بن بست رسیده و بریده اند و حتی کار هایی را که عملاً انجام داده بودند خراب كردند. آثار بزرگ گذشته و زندگي خوب آينده هر دو هيچ به نظر مي رسيدند . تحول ارزشهاي جامعه، آنچنان كه بعد از جنگ جهاني اول رخ داد، صورت اعتراض آميز به خود نگرفت و درواقع بی بنیان بود. هنرمند نمی خواست که دنیا تغییر کند بلکه می خواست تا بوم نقاشی اش، دنيايي مستقل باشد. آزادي از بند موضوع، يعني آزادي از قيد طبيعت، جامعه و هر چيزي كه وجودً داشت. این حرکت جنبشي بود براي فراموش کردن خودي که آینده يي مطلوب را آرزو مي کرده و تعهداتش رادر مورد گذشته از بین می برد. شخص هنرمند،به واسطه تجربیات دیداری و حس حاصل از دیدن یا خلق کردن هر اثر که بر روی بوم، به تصویر کشیده شده و یا دیده است می تواند از آنچه او و هنرش ممکن است باشد بر هد. این جنبش جدید (با وجود پدیده تغییر مذهب) با در نظر گرفتن اکثریت نقاشان، یك حرکت مذهبی بود. اگرچه تغییر مذهب در مراتب دنیوی و غیر روحانی صورت می پذیرد، نتیجه آن بیدایش اسطوره های فردی بوده است. گسترش مسأله اسطوره های فردی در حقیقت براساس رضایت و قناعت هر نقاش بوده است. حرکتی که روی بوم صورت می گرفت از تمایلی نشأت می گرفت که هنرمند برای لحظه یی از «داستانش» در آن زمان که خود را نسبت به اسطوره های گذشته اش فاقد ارزش مى يافت، ثبت مى كرد و يا اينكه اين تمايل، تمايلي بود به وقوع لحظه يى جديد كه در آن نقاش، خود حقیقی اش را در اسطوره های آینده می یافت.

بعضي اسطوره هايشان را عملاً قانونمند مي كردند و كارهاي فردي و شخصي شان رابا قسمتهاي مختلف داستان خود مرتبط مي ساختند. درمورد ديگران مي توان گفت كه اغلب عميق تر از اين فكر مي كردند و نقاشي رابه تنهايي يك قاعده دانسته و بنا به عقيده آنان نقاشي يك نوع علامت(گذاري) است. جنبشي بود براساس نظريه هگل (نظريه حقيقت تازه) كه در اروپا شدت يافته و بار ديگر درامريكا با اعتراض مواجه شد. اساس هنر آبستره اكسپرسيون اين بود كه هنرمند با اين اعتماد كار مي كردكه او در شرايط خلق كردن است. هنرمند در شرايطي بحراني كار مي كند و براي استفاده از نيرويي كه مانع از ته نشين شدن هر چيزي مي شود، بايد در خود يك صفت پايدار و مقاوم بپروراند.



#### مكاشفه

كه خود را مقيد به اداي آداب راحت ترين روش ارتباط با عالم والا، تصوف است بخصوص آن تصوفي محبوب نيست. اغلب اين تفكررا دارند كه نقاشي نمي گرداند. در بين نقاشان امريكايي، فلسفه آنچنان هم كردن، بلكه رمزي است از فعاليتي ويژه چيزي است جداي از گفتن و نوشتن و نق آنچه انجام مي دهند در حوزه متافيزيكي چيزهاي مختلف اين نقاشان عملاً بدون هيچ انعطافي درباره :بحث مي كنند

هنر نیست بلکه چیزی است که هست»، «این یك تصویر از شيء نیست، این خود شيء نقاشي من» این تصویر، طبیعت رابازسازي نمي کند، این خود طبیعت است»، «نقاش نمي اندیشد، اومي»، «است...داند» و غیره و غیره

دارند يعني در بين اصولي كه با آن شخص خود را از نظر سنت امريكايي اين نقاشان بين دو نقطه قرار شكل جاده بزرگي از خطر او رابه آن سوي موضوع هدايت از هلاكت نجات مي دهد و اصولي كه به آگاهي انسان مي رساند، قرار مي گيرند. اين اصول در پي هدايت كرده و به بيروني ترين لايه خود نقاش وجود دارد. محك ارزش گذاري آن نقاشي است و محك سختكوشي آن سختكوشي است كه در هر آن مرحله نيرو و انرژي خود را صرف نقاشي اش كرده باشد. شكي نيست كه به درجه يي كه نقاش تا هنرمند نقاشي خوب در حقيقت يكسري فعاليت انجام شده و در ارتباط مستقيم با توانايي خوداين ترتيب يك بلكه او را با يكسري است. بوم نقاشي در مقابل هنرمند، او راساكن و يا بي حس و لخت نمي گرداند، با پشتوانه يك تصميم گيري بوده و گفت و گوهاي در اماتيك به هيجان مي آورد. هر حمله (به بوم) بايد

ذات خود، نقاشي است كه با سختي ها و دشواريها سؤال جديدي طرح كند. نقاشي آبستره اكسپرسيون، در . دست و پنجه نرم مي كند

حس گفت جنبه دیگر این حرکت به جهت مقابل آنچه گفته شد تمایل دارد. کارهای اینگونه، فاقد آنیك ریسك کردن می وگو و درگیری شدید بین هنرمند و بوم نقاشی اش است که همراه با تصمیم گیری و نتیجه آن موفقیت آمیز خواهد باشد. وقتی که رنگی با اطمینان و طیب خاطر از تیوب رنگ خارج شود، یکسری موقعیتهای پی در پی آماده سازد. حرکات بود. نقاش احتیاج دارد که خود را برای مواجه شدن با هنرمند در حالی که با شگفتی از کارخود بر روی بوم اذت .او بدون هیچگونه تردیدی تکمیل می شوند رامورد تأیید قرار می دهد. یك بار توضیح داده شد که نیروهای هنرمند می برد، جایگزینی و ترکیب کار .را مشخص می سازند در آخر نتیجه کار

است، نه نمایش و نه تأثیرگذاری و در این صورت این نقاشی چه می تواند باشد در حالی که نه موضوع نامیده اند. بلکه از هر جهت مناسب است برای یا تحلیل هر موضوعی ونه چیز دیگری که تاکنون نقاشی باشد. این خود نقاش است که به روحی تبدیل می شود که هنر را در اینکه: نمادی از جدال درونی هنرمند کند بطن خود حمل می

### كوبيسم

حجمگری، یا کوبیسم (به فرانسوی (Cubisme :یکی از سبکهای هنری است.

کوبیست ها جهان مرئی را به طریقی بازنمایی نمی کردند که منظری از اشیا در زمان و مکانی خاص تجسم یابد. آنان به این نتیجه رسیده بودند که نه فقط باید چیز ها را همه جانبه دید، بلکه باید پوسته ظاهر را شکافت و به درون نگریست نمایش واقعیت چند وجهی یک شی مستلزم آن بود که از زوایای دید متعدد به طور همزمان به تصویر در آید، یعنی کل نمودهای ممکن شیء مجسم شود. ولی دستیابی به این کل عملا غیر ممکن بود. بنابراین بیشترین کاری که هنرمند کوبیست می توانست انجام دهد، القای بخشی از بی نهایت امکاناتی بود که در دید او آشکار می شد .روشی که او به کار می برد تجزیه صور اشیاء به سحطهای هندسی و ترکیب مجدد این سطوح در یک مجموعه به هم بافته بود .بدین سان، هنرمند کوبیست داعیه واقعگر ایی بصری.

هنرمندان

ژرژ براک پابلو بیکاسو

خوان گريس

البته توجه کنید کوبیسم دارای 3 مرحله بود و اثار کوبیسم درون زمان خیلی تغییر کردند. هر چند به طور خلاصه هدف اولیه سبک توجه به چند موضوع به صورت همزمان بوده مثلا عکس هم نیمرخ را نشون بده هم تمام رخ و برای اینکار شکل را به اشکال هندسی تقسیم می کردند.

### مكتب هنرى كوبيسم



مكتب كوبيسم به تحول تكنيكي و زيبايي شناسي اطلاق شده كه بين سالهاي 1907 تا 1914 توسط پيكاسو، براك، خوان گري(1) و لژه(2) به ظهور پيوست .

ماتیس و درون نیز در شکل دادن به این نهضت که بر اکثر هنرمندان پیشروی سالهای قبل از جنگ (1918-1918) تأثیر عمیق به جای گذارد، سهیم بودند.کوبیسم هم مانند امپرسیونیسم در و هله ی اول جز با خصومت و عدم درك مواجه نشد و نام گذاری آن به صورت استهزا آمیزی صورت گرفت.

به مناسبت اولین نمایشگاه براك، در گالری خوان ویلر(3) منقد آن زمان لویی واکسل با استفاده از یك گفتار ماتیس، در مورد» کعب» سخن راند.(1908)بهار همان سال در همان روزنامه و مجدداً در مورد براك، او از غرابت های کوبیسم صحبت کرد. آفرینندگان کوبیسم جانب احتیاط را نگاه داشتند و کراراً وجود خود را به عنوان تئوریسین انکار کردند. پیکاسو گفت: زمانی که ما نقاشی میکردیم فقط به بیان آنچه در درونمان بود می پرداختیم و هرگز قصد خلق کوبیسم را نداشتیم.

براك گفت: كوبيسم – يا بهتر، كوبيسم من – وسيله اى است كه براى كار برد خاص خود خلق كرده ام با اين هدف كه نقاشى را در قلمروى استعدادم قرار دهم نيروى حيات و بارورى كوبيسم از جفت شدن اين دو شخصيت استثنايى بروز مى كند، كه بدون چشم پوشى از شخصيت خويش با اشتياق كار مى

کردند که بعدها گری و لژه به آنها گرویدند. به طور کلی تاریخ تحول کوبیسم در سه دوره مشخص می گردد:

دوره يسزان (1909(1907 -دوره ي تحليلي(1912-1910(

دوره ی ترکیبی (1914-1913)با مجسمه های آفریقایی و هنر پریمیتو رایج و نمایشگاه سیر تکاملی آثار سورا در سالن مستقلین، و به ویژه نمایشگاه سیر تکاملی آثارسزان در سالن پاییز، محیط مساعدی برای رشد این نهضت آماده شد .

ماتیس و درون در آن زمان فوویسم را نظم بخشیده بودند و به ارگانیزه کردن سطح رنگی تصویر می پرداختند. در این هنگام،پیکاسو «دوشیزگان آوینیون «را به پایان رساند. این تابلو از محور، به دو بخش تقسیم شده بود، قسمت راست بدون استفاده از سایه روشن و فقط به وسیله ی طراحی، به نحو کاملاً ساده ای شکل گرفته بود. و این آغاز کوبیسم به شمار می رفت.

او براك را ملاقات كرد و تكامل طبيعي براك در او شتابي را برانگيخت. پاييز آن سال گالري خوان ويلر در كوچه ي ويگنون (4 (گشايش يافت. تالاري كه بعدها خانه ي كوبيسم شد. گروه معروف Bateau در كوچه ي Lavoirدر سال 1908 در خانه ي شماره 13 كوچه ي Ravignanدر مون مارتر، جايي كهپيكاسو، ماكس ژاكوب (5) و خوان گري زندگي مي كردند تشكيل يافت.

آپولینر(6) ، سالمون(7)، رای نال(8 (گرت رود اشتاین (9) ، لئو اشتاین(10) نیز به این گروه پیوستند. پیکاسو این نهضت جدید زیبایی شناسی را درك كرد و براك به آن جنبه ی استنتاجی داد. این موضوع را می توان در منظره های پیکاسو در (1908) Oise(1908) و نیز در منظره های براك در در منظره های براك العین مشاهده كرد . در 1908) به رأی العین مشاهده كرد . براك از امپرسیونیسم و فوویسم نیرو گرفت و رنگهای خود را با روحیه ی سخت گیری كه نسبت به فرم داشت كنترل كرد. پیكاسو، این طراح غریزی، هم بر آن بود كه در كار خویش رنگها را معرفی كند. هر كدام از اینان در كار خود با توجه به كیفیتی كه فاقد آن بودند برای دستیابی به راه حل های مشترك تلاش می كردند.

این دو، مشکل اساسی نقاشی را مطالعه می کردند: نمای حجم رنگی در سطح صاف. سیر تاریخی کوبیسم راه های موفقیت آمیزی برای این مشکل کشف کرد، در نتیجه زبان پلاستیکی جدید و سیر تاریخی کوبیسم راه های موفقیت آمیزی برای این مشکل کشف کرد، در نتیجه زبان پلاستیکی جدید و در عین حال غنایی و ادراکی ای به وجود آمد که بر گرایش به «صور ظاهری» که از دوره ی رنسانس تا آن زمان مشاهده می شد، نقطه ی پایان گذاشت. به عنوان واکنش در برابر امپرسیونیسمو بی قیدی بصری آن، پیکاسو و براك تمام ظواهر تصادفی و اتفاقات جوی را از دنیای خوددور ریختند. آنها سعی می کردند خواص دائمی اشیاء و ثبات آنها را در یك فضای بسته، بدون پرسپکتیو یا نور، در شفافیتی هندسی که به سزان ملهم شده بود تشریح کنند. از این رو موضوعات مؤثر و محدودی را که به اشیای بسیار ساده خلاصه می شد انتخاب می کردند: در ختان، خانه ها، ظروف میوه، بطری ها، میز های کوچك و آلات موسیقی. این اشیاء می توانستند به فرمهای هندسی مبدل شوند و به سادگی توسط بیننده شناخته گردند. این نقاشان پیش از آن که در صدد اکتشافات دنیا باشند، با چند نشانه ی مشخص قصد خلق زبانی را داشتند که پر معنی بودن آن را احیای کند. لیکن در این دوره ی تجربی، باوجود کوشش هایی که در زمینه ی تناقض شیء و رنگ و نیم رنگ و حجم انجام گردید، فقط تکرنگی» و یا نوعی تقلید از مجسمه سازی، حاصل آمد.



در سال 1910 براك به دنبال پيكره ها و طبيعت بيجان هاش منظره هايي را عرضه كرد. به گفته ى خودش او از فضاى بصرى به فضاى قابل لمس رسيد. پيكاسو گروه Bateau Lavoirرا به قصد بلوار وازد فضاى مارتر (جايى كه او سرها و تك چهره هاى خود را نقاشى كرد) ترك گفت.

دوره ی دوم کوبیسم به عنوان دوره ی تحلیلی به توسط خوان گری تعیین شد. زیرا تجزیه ی روبتزاید فرم با همزمانی و مقارنه ی آن مشخص می گردد، به همان نسبتی که وجوه مختلف یك شیء در خود وجود دارد یا در افكار ما. بدین ترتیب گویی شیئی شکسته و پخش شده و از درون باز گردیده است. این وابستگی به رآلیسم کامل، کوبیسم را از انواع جنبش های آبستره ی مشتق از آن متمایز می سازد و آن را گرایشهای تزئینی فوویسم جدا می کند.

مسئله ی «همزمانی» همواره نظر هنرمندانی را به خود معطوف کرده است. در دوره ی تقلید بصری (از وان ایك (11) تا مونه) کسی نتوانست به وسیله ای بهتر از نوعی انعکاس آئینه مانند دست یابد، چرا که نقاشان قرن چهاردهم و یا پانزدهم از همزمانی فضایی در پیوستگی های پی در پی استفاده می کردند و نباید آن را با اصول متشکل و ساختی کوبیسم که از سطوح پهن و گسترده ی روی هم و حجم های شکسته به دست می آید قیاس کرد. این دوره ی تجربه ی ترکیبی و سیستماتیك، خالی از خطر کیمیاگرایی نبود. براك و پیکاسو با استفاده از (21) Papier Collés \*و مصالح حقیقی (نظیر شن، شیشه، نبود. براك و پیکاسو با قرار دادن آنها در متن بوم، چاره ای اندیشیدند که انگیزه ای برای ادراك می شد. در طی این دوره به میزان قابل توجهی راجع به کوبیسم مطلب چاپ شد. از جمله کتاب Du cubism که در 1912 انتشار یافت. در کوبیسم نیز انشعاب هایی با گرایش های مختلف صورت گرفت که دو مورد اصلی آن اورفیسم(13) و (14) Section Dor(14) بود که نهضتهایی مقدم بر گرایش های اولیه آبستراکسیون محسوب می شد.

در سال 1913 آپولینر کتاب نقاشان کوبیسم را انتشار داد و در این کتاب از نقاشی ادراکی صحبت کرد. این دوره بسیار نابهنگام و زودرس بود چرا که آن را می توان به آخرین دوره ی کوبیسم ترکیبی – که از 1913 با شرکت فعالانه ی گری و لژه شروع می شد متصل کرد. هر چند علاقه و توجه لژه به کوبیسم به 1910 مربوط می شود، ولی حس مونومانتال و رغبت او به اشیاء جسیم مانع از راه یافتن وی به دوره ی ترکیبی شد. خوان گری در 1911 طبق روش خود به تجزیه و خرد کردن اشیاء پرداخت لیکن در تابستان 1913، طی اقامت در کرت (19 (در جوار براك و پیکاسو، طرز عمل خود را نقض

کرد. او این تغییر روش را چنین توجیه می کند: «از یك استوانه یك بطری می سازم». کثرت فیگوراتیو فیگوراتیو فیگوراتیو فیگوراتیو بوم فهم آن را مشکل می گرداند و ریتم آن را حتی اگر در حالت فیگوراتیو بماند از شکل می اندازد . کوبیسم ترکیبی با ناتورالیسم و ارایه ی سنتی که از رنسانس به بعد تعقیب می شد کاملاً قطع رابطه کرد .

در شیوه ای جدید قسمت اعظم آن جریانهای تقلیدی به طور کامل دور ریخته شد و ابداع «نشانه» های پلاستیک که با استعاره های شعری قابل قیاس است به کار آمد. این نشانه ها بیشتر واقعیتی غنایی را می آفریدند تا خبط بصر را. سطوح پهن تر و نرم تر وسیع شدند، رنگهای طیفی ظاهر گردیدند، فرم و رنگ محلی بی اینکه اساس معماری تصویر را در هم ریزند، توانستند سازگارانه اتحاد حاصل کنند کوبیسم در این مرحله از کیفیت غیر عملی و تجربی عدول کرد و مبدل به نوعی فلسفه ی زیبایی شناسی ادارکی شد و نظم عینی عالم را نه در ظاهر بلکه در ذات خویش عرضه کرد گرایش شدید به عینیت (اهمیتی که با روانکاوی و جامعه شناسی آشکار شده بود) در اوایل قرن بیستم، همان نقش کشش به ذهنیت در دوره ی رمانتیسم را بازی می کرد. بدین ترتیب درست مقارن با تحول علم و تفکر معاصر، زبان پلاستیکی جدیدی به وجود آمد. این زبان هر چند خشک بود ولی خشکی آن بدون دربند کردن «خیز فردی» موجبات پیشرفت را فراهم می آورد. جنگ 1914 موجب پراکندگی آفرینندگان کوبیسم شد، هر یک به دنبال سرنوشت هنری خود سیر طریق کردند ولی سرافرازی گروهی آن سالهای قهرمانی (1907-دنبال سرنوشت هنری خود سیر طریق کردند ولی سرافرازی گروهی آن سالهای قهرمانی (1907-

### فوتوريسم

آیندهگری یا فوتوریسم یا فیوچوریسم (به انگلیسی (Futurism :یکی از جنبشهای هنری اوایل قرن بیستم بود.

فتوریستها از گذشته بدشان میاید و مخصوصا از فکرهای گذشته در مورد هنر و سیاست خیلی بدشان میاید. آنها در جنبش فتوریست عشقی به سرعت، تکنولوژی و خشونت نشان می دهند. برای فتوریستها ماشین، هوا پیما و شهرهای صنعتی نشانههای بسیار مهمی هستند بخاطر این که پیروزی انسان رابر طبیعت نشان میدادند.

اساس شيوه ي «فوتوريسم» بر اين است كه: «حركت اشياء در فضا درست مانند نوسانات نور يا صوت سبب افزايش و يا تغيير شكل آنها مي شود.

معمولاً ذات «حركت» موضوع كارهاي هنرمندان «فوتوريست» است . نقاشان فتوريسم موضوعات جديدى را وارد نقاشى نمودند . مثال: «هياهوي خيابان به درون اتاق نفوذميكند»، «قطار تندرو»، «آيين دفن يک هرج و مرج طلب» و نظاير آن .

نقاشان فوتوريست عمومن با تكرار حركت شكل ها و خطوط سعي در نمايش حركت و تغيير داعمي شكل ها داشتند.

از ضرب-آهنگ خطوط منحنی و شکسته در تابلو برای نمایش حرکت استفاده شده است.

#### ورتيسيسم

دَوَرانگری یا ورتیسیسم (Vorticism) یک جنبش هنری کوتاه مدت بود که در اوال قرن بیستم در بریتانیا به وجود آمد.

جنبش دورانگری از ورتیسیس حجمگری (کوبیسم) درآمد، اما به مدرنی آیندهگری نزدیکتر است.اصل فرق دورانگری و آیندهگری شیوه نشان دادن حرکات است. در دورانگری مدرنیسم را به عنوان یک سری خط کلفت نشان میدهند که چشم را به طرف وسعت تابلو میکشند. از شناسه های این سبک نگارگری غیر بازنمایی، بکارگیری کمان و زاویه های چندگانه در رویه ای تخت برای پدید آوردن تجسمی دَوَرانی، یا القای چرخش و التهاب گردابی است که نگاه نگرنده را به کانون خود فرومی کشد.

### رومانتيسيسم

رومانتيسيسم اصطلاحي است كه در تاريخ هنرهاي نوين) مدرن ) نمي توان آن را كنار گذاشت ، اما در عين حال آنچنانكه بايد گويا نيست . از آنجا كه اصطلاح مذكور نه به يك شيوه هي مشخص بلكه به شيوه هاي متعددي اطلاق مي شود .

رمانتیسیسم را، همانطور که از نامش پیداست، باید نوعی واکنش احساسی در برابر عقلانیت به حساب آورد. تمایلی به برجسته کردن خویشتن انسانی، گرایش به سوی خیال و رویا، به سوی گذشتهٔ تاریخی و به سوی سرزمینهای نا شناخته. رمانتیسیسم با جدایی از کلاسیسم خشک و کنار نهادن مضمونهای باستانی، حرکتی نو در طرح و رنگ به وجود آورد.

نمایش هیجان طوفانی و طبیعت سرکش که از جمله علایق رومانتیسیم بود نیاز بهشیوه ای پر از حرکت و رنگ داشت و برای آنکه بیننده متقاعد شود باید نحوه ارائه تاحد امکان واقع گرایانه باشد . اما رومانتیسیم برای نمایش درنده خویی حیوانی که سلیقه قرن نوز دهمی اجازه نمایش آن را در انسان نمی داد از حیوانات کمك می گزفت . پیکره پلنگك در حال دریدن خرگوش نمایانگر وفاداری هنرمند به طبیعت است

نمایندگان برجستهٔ این سبک در نقاشی دولاکروا، گرو و ژریکو می باشند

## يرسيژنيسم

راستخطکاری یا پرسیژنیسم یک جنبش هنری است که بعد از جنگ جهانی اول و قبل از جنگ جهانی دوم در آمریکا به وجود آمد.ویژگی های این سبك عبارتند از :سادگی شکل، صراحت هندسی سطوح، راستبری خط و دقت در سامانبخشی به عناصر تصویری.

نقاشان این سبك معمولاً مضمون كار خود را صحنه هایی صنعتی و شهری و ساختمانی خالی از وجود آدمی انتخاب می كنند .

مینی مالیسم یا کمینه گرایی، مکتب هنری است که اساس آثار و بیان خود را بر پایه سادگی بیان و روشهای ساده و خالی از پیچیدگی معمول فلسفی و یا شبه فلسفی بنیان گذاشتهاست.

مینی مالیستها معتقدند با حذف حضور فریبنده ترکیب بندی و استفاده از موارد ساده و اغلب صنعتی که به شکلی هندسی و بسیار ساده شده قرار گرفته باشند،می توان به کیفیت ناب رنگ، فرم،فضا و ماده دست یافت. از هنرمندان این سبک میتوان به دیوید اسمیت،دونالد جاد،ارنست تروا، سول لویت، کارل آندره، دن فلاوین، رابرت رایمن، رونالد بلادن و ریچارد سِرا اشاره کرد. آثار هنر مندان مینی مالیست گاه کاملاً تصادفی پدید میآمد و گاه زادهٔ شکلهای هندسی ساده و مکرر بود. مینی مالیسم نمونهای از

ایجاز و سادگی را در خود دارد و بیانگر سخن رابرت براونینگ است» (Less is more) : کمتر غنی تر است.

#### سورئاليسم

سورئالیسم عبارت است از دیکته کردن فکر بدون وارسی عقل و خارج از هر گونه تقلید هنری واخلاقی این مکتب در فرانسه ایجاد شد و مکتبی فراواقعی بود. اساس تفکرات پیروان این مکتب نظرات فروید بود. یعنی توجه به ضمیر ناخودآگاه که قسمت اعظم افکار انسان را شکل میدهد.

هنرمندان سورئالیسم یا فراتراز رئالیستها ، معتقدند که باید سدها را شکست . سدهای جسمانی و روانی میان هشیار و ناهشیارو جهان بیرون و درون را برانداخت تا بتوان واقعیت برتریرا بوجود آورد که در آن واقعی و غیر واقعی و اندیشه و عمل با هم روبرو شوند و در همبیامیزند و بر سراسر زندگی چیره شوند

نقاشان معروف:

سالوا دردالی ، ماکس ارنست ، هانس آرپ ، رنه مارگریت ، میرو ، کیریکو و کالدر

آشنایی با سبک سوررئالیسم یا وهمگری

یکی از بهترین نمونههای تعامل میان دست آوردهای متفاوت در دانشهای بشری و تأثیر یک تئوری علمی بر دیگر عرصههای معرفت، مبحث ضمیر ناخود آگاه فروید و تأثیر آن بر روانشناسی جدید، فیلسوفان اگزیستانسیالیست و همچنین هنرمندان سور رئالیست است. فروید معتقد بود انسان همچون کوه یخی میماند که یکدهم آن روی آب است و نُعدهم آن زیر آب است و بخش معظم شخصیت انسان را بر آیندی از آموختههای ناخود آگاه انسان در گذشته او میدانست؛ حتی بر این باور بود که بسیاری از علایق، سلیقهها، تنفرها، امیال، و حب و بغضهای او تحت تأثیر آموختههای ناهوشیارانه پیشین او است، به طوری که انسان بدون آنکه دلیل علائق و سلیقههای خود را بداند، برخوردار از ویژگیهایی است که ناخواسته تحت تأثیر محیط، دوستان، والدین، رخدادها، محدودیتها، ناکامیها و شرایط اجتماعی در وجودش تحقق یافته است.

نظریهی ضمیر ناخودآگاه را باید از انگشتشمار نظریههایی دانست که در قرن بیستم توانست بر علوم متفاوت تأثیر ژرف گذارد و مورد بهرهبرداری قرار گیرد. از جمله سبکهای هنری که تحت تأثیر این تئوری قرار گرفت، سوررئالیسم بود. سوررئالیستها تحت تأثیر اندیشههای فروید و هانری برگسون، معتقد به جستجو در جهان رویا و ضمیر پنهان و معتقد به کشف و شهودی در لایههای پنهان درون بودند . هنرمندان سوررئالیست همچون آندره برتون، پیش از گرایش به این سبک تحت تأثیر سبک دادائیسم بودند و سپس به سمت این سبک گرایش پیدا نمودند. نخستینبار واژهی سوررئالیسم» توسط آپولینر شاعر فرانسوی در سال 1917 به کار برده شد. وی این واژه را در تفسیر یکی از نمایشنامههای خود به کار برد. پس از این از سال 1920 این سبک به تدریج هنرهای تجسمی را فرا گرفت و بسیاری از هنرمندان دادائیست به این سبک پیوستند. در سال 1925 نخستین نمایشگاه از آثار سوررئالیستها تشکیل شد که افرادی همچون کله(Klee) ، ماکس ارنست(Max Ernest) ، جورجو دا کیریکو

(Chirico)، خوان میرو (J.Miro) ، ماسون (Masson) ، پیکاسو و پارهای از نقاشان معروف در آن شرکت جستند و بعد از سال 1926 نیز به تدریج بعضی از شخصیتهای برجسته نقاشی همچون ماگریت (Magritte)، سالوادر دالی(Salvador Dali) ، جاکومتی (Giacometti) ، تانگی (Tanguy) و شاگال (Chagall) به این سبک پیوستند.

در سبک سور رئالیسم به قوه ی و هم، رویا و تداعی آزاد صور پنهان در ضمیر ناخودآگاه هنر مند اصالت داده می شود و هنرمند می کوشد تا در خلق اثر هنری از سیطره ی عقل و ادراکات حسی رها شود و به صورت های مکتوم در روح و روان خود تجلی خارجی بخشد؛ آنان معتقد بودند هنر هرگز نمی تواند به وسیله ی عقل و هوشیار و بیدار آفریده شود و بر این باور بودند که با سست و کرخت شدن عقل و تفکر، کودک و حشی قوه تو هم ما عنان اختیار و جودمان را در دست می گیرد و به خلق اثر دست می زند. سور رئالیست ها معتقد بودند هنر در غیبت عقلانیت آفریده می شود و هر چند در نگاه به خلق اثر هنری با نگاه عرفانی و افلاطونی فاصله دارند که اثر هنری را الهامی از صورت های عالم مثال، درون و یا برآمده از سروش غیبی می دانستند، اما این الهام را برآمده از ضمیر ناخودآگاه انسان می دانند که موجب خلاقیت در اثر هنری می شود. اعتقاد سور رئالیست ها به همین مبنا موجب شد تا پاره ای از آنان برای رها شدن از حاکمیت عقل و اراده و یا ضمیر خودآگاه، به سمت مصرف مواد مخدر و مشروبات الکی کشیده شوند تا بدان و سیله در هنگام آفرینش هنری به سوی ترسیمی ناهشیار انه از تصاویر پنهان روحی خود گام بردارند و نیروی تخیل خود را از نظارت عقلانی خارج سازند.

این هنرمندان معتقد بودند که هنرمند باید واقعیتهای غریزی و رویایی خود را ترسیم کند و بر خلاف طرفداران سبک کوبیسم (Cubism) که فرمگرا بودند یا هنرمندان پوریسم (Purism) که به دقتهای ریاضی و پیوستگی کامل میان اجزاء فرم دقت داشتند، به فرم و پیوستگی ریاضی اهمیت نمیدادند و معتقد بودند که هنرمند، گنگ خوابدیدهای را میماند که باید به فرافکنی ضمیر ناخودآگاه و تصاویر موجود در آن بپردازد و اشیاء را آنگونه ترسیم کند که به چشم یک شخص خوابدیده ظاهر میشود؛ به همین جهت در آثار نقاشی سوررئالیستها، اشیاء به هیچ وجه شبیه واقعیت خارجی آن نیستند، بلکه واقعیت و رویا در هم میآمیزند یا به تعبیر دیگر در اثر آنان واقعیتی دیگر به وجود میآید، به طوری که همین امر موجب شده تا وفاداران به این سبک از شیوه ی خود به سوررئالیسم یا «واقعیتی برتر از واقعیت خارد.



آثری از ماکس ارنست

به عنوان نمونه سالودار دالی در یکی از آثار خود با عنوان «حافظه بایدار»، فضایی خالی را که در آن

زمان به پایان رسیده، ترسیم نموده است که در آن، اشیاء به شکل واقعی ترسیم نشدهاند، ساعت در آن شبیه ژلاتین یا خمیر مجسمه سازی است و فضا و کوه ترسیم شده، شباهتی با نمونه ی خارجی خود ندارند. در تصاویر سور رئالیسم، تصاویر سحر آمیز و غیر زمینی است و مثل این است که انسان آنها را در خواب میبیند، همان طور که در خواب، اشیاء شبیه واقعیت نیستند و در شکل واقعی و طبیعی خود ظاهر نمی شوند و فرد ممکن است در یک لحظه احساس کند که در کلاس در س است، و همان لحظه خود را در ساحل دریا و یا وسط وان حمام تصور کند، در آثار این دسته از هنر مندان نیز این چنین است.

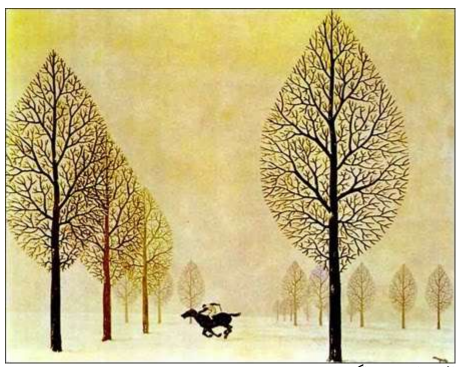


حافظه پایدار، اثر سالودار دالی

همانطور که انسان در حالت رؤیا یا مستی حاصل از مشروبات الکلی و یا در حالت هذیان حاصل از مصرف دوای بیهوشی به هیچ وجه نظم خاصی در دیدن اشیاء و یا سخنان خود ندارد و هیچ ارتباط منطقی میان تصاویر ذهنی او یا سخنانش وجود ندارد، گاه از زندگی خود سخن میگوید و گاه نیز به دیگران اعتراض میکند و یا از تنفر های درونی خود سخن میراند، به طوری که سخنانی را که به زبان میآورد، در حالت هوشیاری از گفتن و یا ترسیم آنها احساس شرم دارد، همچنین هنرمند سور رئالیست نیز در ترسیم آثار خود از شاکله و یا نظم منطق پیروی نمیکند و عناصر تصویری و یا زبانی او از هیچ هارمونی و هماهنگی برخوردار نیست.

نقاشان سور رئالیست در رها نمودن تخیل خویش از سیطرهی عقل و قیود منطقی و عاقلانه به سوی تصاویر تصادفی و بداهه نگاری رفتند و آثار آنان برآمده از تخیلی بیقید و بند است. آنان معتقد بودند هنرمند در خلق اثر هنری نمیتواند برای کارش برنامه ریزی داشته باشد و با نظم منسجم به خلق اثر بپردازد، بلکه تداعیهای مهار گسیخته ی این هنرمندان تحت تأثیر مصرف مواد مخدر حاکی از نوعی بینظمی و آشفتگی بود، به طوری که اجزاء نقاشی گاه به طور نامر تبط و ناهماهنگ در کنار هم مینشست و به کاری طنز و مضحک تبدیل میشد و آثار این هنرمندان همچون بیماری روان پریش که به طور نامنظم سخن میگوید و پریشانگویی میکند، مملو از عناصر و اجزاء تصادفی، التقاطی و ناهماهنگ است.

سبک سوررئالیسم هر چند در عرصهی نقاشی توسط بعضی از نقاشان بزرگ همچون رنه ماگریت، آندره برتون، السالوادر دالی و دیگر نقاشان این سبک مطرح گردید، اما امروزه به جهت تصویر نمودن فضاهای ناممکن و غیر واقعی، اعجابانگیز و رویاگونه، شدیدا در سینما و فیلمسازی جای خود را باز نموده و مورد استفاده هنرمندان عرصهی سینما به ویژه در ژانرهای تخیلی قرار میگیرد. از نخستین آثار سینمایی مبتنی بر سبک سوررئالیسم، فیلم «سگ اندلسی» و» عصر طلایی» است. این دو فیلم اثر بونوئل و با مشارکت سالوادر دالی سوررئالیست معروف، ساخته شده است و به تعبیر بعضی، این دو اثر سینمایی، مانیفست سینمایی سوررئالیستها تلقی میشوند، به طوری که فیلم «سگ اندلسی» خوشایند آندره برتون بود و مورد رضایت او واقع گردید.(2) این دو اثر سینمایی همچون همهی آثار نقاشی سوررئالیستها، رؤیاگونه و همراه با توصیفی خیالی از عناصر متضاد و پیچیده و گاهنامفهوم برای مخاطبان تلقی میگردد.



اثری از رنه ماگریت

# تفاوت الهامات عرفانی با رویاهای سوررئالیستی

همچنین باید میان الهام و شهود در عرفان و هنر عرفانی با الهام و شهود در نزد دادائیستها و سور رئالیستها تفاوت گذارد؛ الهام و شهود در عرفان و هنر عرفانی بر اثر ریاضت و صیقلی کردن درون به دست میآید و در واقع این لطافت روح است که به صورت کشف و شهود و یا خلاقیت هنری متجلی می شود و ظهور پیدا میکند. از این رو خلاقیت در حوزهی عرفان و هنر، برآمده از ضمیر خودآگاه و محصول «من» ِ برتر و استعلایی است اما در اندیشهی سور رئالیستها، الهام به معنای تصویر بخشی تو همات، خواستهها و فرافکنی امیال سرکوبشدهی هنرمند است که از ضمیر ناخودآگاه او می تراود و شکل هنری به خود می گیرد؛ به همین جهت «من» سور رئالیسم یک من فرودین است نه یک

من برتر . هنرمند از دیدگاه مکتب سور رئالیسم، گنگ خواب دیدهای است که به رویا، خواستهها و تو همات خویش جلوهی هنری میدهد و الهام از نظر او، آمادگی هنر مند است تا حالات و جلوههای ذهن و نفس خویش را به شکل هنری بیان کند. لویی آراگون از نخستین بنیانگذاران سور رئالیسم، الهام را این چنین تعریف می کند: «آمادگی دربست برای پذیرفتن اصیل ترین حالات ذهن و قلب انسانی، آمادگی برای پذیرفتن واقعیت برتر »(3). به این ترتیب در سور رئالیسم همچون هنر عرفانی، کوشش ارادی طرد میشود، به این معنا که عرصه آماده میشود تا به تخیل و او هام ذهنی و روانی هنر مند، شکل خارجی و هنری داده شود؛ به طوری که مرز عقل و جنون در سور رئالیسم برداشته می شود و تخیل، حاکمی مطلق العنان می گردد که هیچ حد و مرزی نخواهد داشت، اما الهام و مکاشفه در نزد سور رئالیستها به معنای تجلی غیر ارادی حالات و تصاویر دنیای موهوم درون است که هذیانهای ذهن و روان نام گرفته است و مبهم، آشفته و مغشوش به نظر میرسد و اصلاً در معنایی به کار نمی رود که در عرفان و یا هنر عرفانی مورد توجه است. در عرفان و هنر عرفانی روح انسان بر اثر تمرکز و مراقبه، توهمات و آشفتگیهای خود را از دست میدهد و به آرامش و طمأنینه میرسد و الهام و مکاشفات روح که فیلسوفان و عارفان از آن سخن گفتهاند بر اثر یک نظم و انضباط روحی حاصل می شود و میوه ی شیرین درخت معرفت باطنی است نه این که بر اثر رویاز دگی، امیال سر کوب شده و یا خواب مغناطیسی، هر گونه استفراغ روحی را الهام و مكاشفه بینداریم به همین جهت پارهای از اندیشمندان دربارهی سور رئالیسم معتقدند که سور رئالیسم را نباید حقیقتی فراتر از واقعگرایی دانست بلکه باید آن را دون واقعگرایی دانست. سید حسین نصر در اینباره میگوید: «سور رئالیسم در هنر را باید دون واقعگرایی (Subrealism)خواند. این شکستن از زیر، عمدتاً بابی را برای تابش نور حق از بالا، همان «فوق -واقع» به معنای حقیقی باز نکرد، بلکه راهی برای ظهور عناصر نازل، روان و در نهایت برای ظهور چیزی که دون بشری است، گشود... این «خود»، نه آن «خود» که هندو ها آنمن می نامند، بلکه همان ضمبر فردی است.

## گرافیتی

گرافیتی یا نقاشی دیواری به آن دسته از دیوارنوشته ها یا نقاشی هایی گفته می شود که با انگیزه ای شخصی روی در و دیوار شهر ها و اماکن عمومی کشیده می شود.این کار تقریبا در همه جای دنیا با منع قانونی مواجه است گرافیتی با نوشته های سر دستی و یادگاری های روی دیوار متفاوت بوده و نیز مختص سن یا طبقه فزهنگی و اقتصادی خاصی نیست.

# آپ آرت

هنر دیدگانی Optical Art) یا (Op Art) به نوعی نقاشی یا اشکال دیگر هنر گفته می شود که با خطای دید سر و کار دارند و یا از آن استفاده میکنند.

بسیاری از نمونههای مشهور هنر دیدگانی سیاه و سفید رسم شدهاند، به این دلیل برخی آن را آبستره میدانند. بینندهای که به آثار این سبک مینگرد، ممکن است حرکت، چشمک زدن، خاموش و روشن شدن، چرخش، لرزش یا جهش مشاهده کند.

### باربيزون

این سبک نام دهکده باربیزون واقع در جنگل فنتین بلو در حومه باریس فرانسه است که هنرمندان این سبک طرحهای اولیه را در طبیعت تهیه می کردند و پرده های نهائی را در کارگاه می ساختند. هنرمندان این سبک برای طراحی اولیه اثار خود اسکیسی از موضوع خود طراحی می کنند و سپس الگوهای اولیه خود را به کارگاه برده و شروع به رنگ گذاری و پردازش بر روی نمونه های خود می کنند. لازم به نکر است که اکثراثار هنرمندان این سبک در اندازه های بزرگ طراحی می گردیده است. از دیگر خصوصیات این گروه و واقعیت بوده است بوده است

البته سك نقاشى محسوب نمى شه نوعى شيوه نقاشى رئال هست



مکتب باربیزون در امتداد مکتب رمانتی سیسم وپیش در آمدی بر مکتب رئالیسم است. اعضای این مکتب که تئودور روسو رهبر این گروه بود در اواخر دهه ۱۸۴۰ در دهکده باربیزون نزدیک جنگل فونتنبلو (محل سکونت روسو ( اقامت گزیدند و در آن جنگل مشغول به نقاشی شدند.

آنها پیش طرح خود را در طبیعت میزدند و داخل آتلیه کار را تمام میکردند. (بر خلاف امپرسیونیست ها (کورو از نقاشانی بود که ارتباط نزدیکی با گروه باربیزون داشت. از اعضای گروه باربیزون می توان از ژان فرانسوا میله، ، شارل دوبینی ، نارسیس ویر ژیل دیاز ، ژول دوبِره ، امیل ژاک نام برد .

طبیعت دوستی این نقاشان نوعی طغیان بود بر علیه فعالیتهای شهری واگرچه همه آنان منظره نگار بودند اما هر یک شیوه و اسلوب شخصی خود را داشتند و نوع خاصی از چشم انداز طبیعی را برتر می شمردند. مثلا" دیاز به نقاشی از صحنه های توفانی با قلمزنی چالاک علاقه داشت و دوبینی مناظری که آبگیر و رودخانه ای در آن بود را انتخاب میکرد و ترجیح میداد در رودهای سن و ئوآز بر قایقی بنشیند و چشم اندازهای بیرامونش را نقاشی کند.

و میله (میّه) با آنکه در دهکده باربیزون اقامت گزید و در واپسین دوره کارش منظره صرف نقاشی کرد چون خود دهقانزاده بود بیشتر تجلیل از روستائیان متواضع فرانسوی هدف او برای نقاشی در دوران زندگیش بودتا نفس منظره ( تابلوی دانه چینان اثر معروف اوست ) اما همه آنان طرفدار نقاشی در هوای باز بودند .

### فتورئاليسم

در این شیوه - همانگونه که از نامش پیداست با نوعي واقع نمائي اغراق امیز روبرو هستیم. هنرمندان این سبک مي کوشند تا در باز نمائي عیني موضوعات با دوربین عکاسي به رقابت بپردازند و از ان پیشي گیرند.

### توناليسم

سبكي است كه در دهه 1880 در امريكا و با شروع به نقاشي مناظر جان گرفت . در اين سبك يك جو يا مه رنگي در نقاشي حكم فرمايي مي كند . اين مه معمولا به رنگ هاي ابي و خاكستري و قهوه اي است

### باروك

واژه باروک توسط مورخین هنربراي تبیین سبکهاي غالب هنري در سالهاي 1600 تا 1750 میلادي مورد استفاده قرار گرفته است. معناي اصلي این وازه غیر عادي و معوج است که البته باروک دیگر به این معنا به کار نمي رود .

هنر باروک هنري است که از یک سو با دین و متولیان کلیسا مربوط مي شود و از سوي دیگر گرایش به تجمل گرائي و مادیات در ان دیده مي شود .

هنر باروک داراي ارزش فراواني بوده وداراي هنرمندان معروفي .چون: کارا واجو- روبنس- رامبراند-هالس -ولاسکز و ... بوده است

این سبک به شدت انسانگرا بوده و در نقاشی های بسیاری از هنرمندان، باروک تصاویر انسانی محسوس است و در اکثر آثارشان، شمار فراوانی از تصاویر انسانی به چشم میخورد که شاید بتوان گفت، این ویژگی به یادگار مانده از عصر رنسانس است

از دیگر ویژگیهای هنری سبک باروک، میتوان توجه به نهادهای غیر دینی و دنیوی و حفظ تعادل و وحدت آفرینی میان عناصر گوناگون و متعدد را برشمرد؛ به گونهای که تعادل از طریق هماهنگی اجزا در تابعیت از کل حاصل میشود .

رنسانس ادبی و هنری، 200 سال پیش از رنسانس صنعتی و فلسفه عصر مدرن شکل گرفت؛ یعنی قبل از آن که دگرگونیهای علمی و فلسفی پدید آید و اندیشمندانی همچون فرانسیس بیکن و رنه دکارت پا به عرصه وجود گذارند و اندیشههای سوبژکتیویستی و راسیونالیستی دکارت و روششناسی علمی و تجربه گرایی بیکنی در جهان علم تحقق یابد، در عرصه هنر، تحولات ژرف هنری پدید آمده بود؛ بدین صورت که رنسانس آغازین و رنسانس پیشرفته در عرصه هنر در تضاد با سبک گوتیک شکل گرفت و بزرگانی مانند رافائل، مازاتچو، میکلانژ، تیسین، جوتو، داوینچی، دوناتلو در عرصه نقاشی و مجسمهسازی، و افرادی چون برونلسکی و برامانته در عرصه معماری به ابداع و ابتکار هنری دست یافتند و در حوزههای متفاوت هنری، تحولاتی چشمگیر به وجود آوردند؛ به طوری که تاریخ هنر از گذشته خود

تفکیک گشت و هنر وارد دوره رنسانس و نوزایی شد.

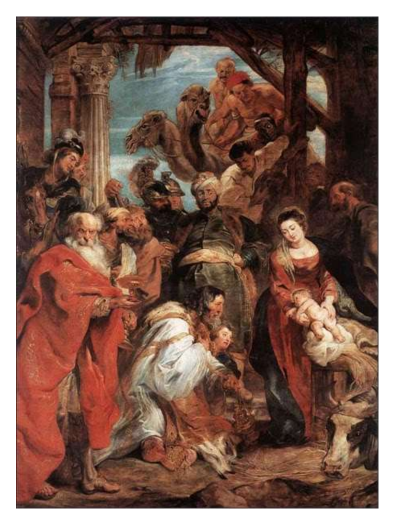
یس از آنکه در قرن چهاردهم و یانزدهم (1) تحولات هنری در نقاشی، مجسمهسازی، معماری، ادبیات و دیگر عرصه ها روی داد، در روش ها و سبکهای هنری چنان پیشرفت های چشمگیری رخ داد که پس از رنسانس بیشرفته، تا حدود 200 سال نه تنها این دگرگونیهای رو به رشد در عرصه نقاشی و مجسمه سازی رخ نداد، بلکه به گفته بسیاری از مورخان، هنری التقاطی، بدون نو آوری و و ایسگر ایانه شکل گرفت که از آن جمله میتوان به سبکهایی همچون شیوهگری) منریسم) و روکوکو اشاره نمود . سبک باروک از جمله سبکهای به وجود آمده در تاریخ هنر است که در اواخر قرن شانزدهم تا اواخر سده هجدهم در میان دو سبک شیوهگری) منریسم) و روکوکو در اروپا پدید آمد. تحولات باروک مانند بسیاری از جریانها و دگرگونیهای هنری، نخست در ایتالیا شکل گرفت و سیس به بسیاری از کشور های اروپایی کشانده شد و در بارهای از کشور ها همانند فرانسه و انگلیس، هلند و فنلاند، ویژگیهای محلی و منطقهای یافت. سبک شیوهگری که در نقاشی و معماری بر رویکر دتقلیدی، تصنعی و التقاطي مبتني بود، حد فاصل ميان رنسانس و باروک شد؛ به گونهاي كهبرخي اين سبک را نسبت به رشد و پیشرفتی که در عصر رنسانس یافته بود، سبک و مکتبی منحط و ارتجاعی می دانستند که نوعی عقبگرد نسبت به هنر رنسانس قلمداد می شد؛ از این رو در اواخر قرن شانزدهم، هنرمندانی چون کار او ادجو با رویکر دی و اقعگر ایانه در بر ابر رویکرد تخیلگر ایانه شیوهگری و افر ادی همچون کار اتچی با شیوه کلاسیکگری و وفاداری به اصول کلاسیک دوره رنسانس و یا به تعبیر دیگر، اصول کلاسیک روم و یونان، در برابر عناصر التقاطی و تصنعی شیوهگری، قیام کردند و آن سبک را به حاشیه راندند و به تدریج، سبک باروک را تأسیس کردند. گامبریچ در این باره میگوید: » أنيباله كاراتچي (1609 –1560) اهل بولونيا و ديگري ميكلانچلو داكاراوادجو (1610 –1573 ( متولد شهر کوچکی نزدیک میلان بود. این دو هنرمند، گویی هر دو از شیوهگری خسته شده بودند، ولی هر کدام برای غلبه بر معضلات آن، شیوههای کاملاً متفاوتی را دنبال میکرد».



عده ای واژه باروک را به «مروارید ناصاف» و «پرپیچ و تاب» ( 8 (و برخی نیز به «پوچ و عوضی یا مضحک و زشت» معنا کرده اند. (4) معنای کلمه باروک مانند بسیاری از دیگر عناوین مکاتب ادبی، مشخص نیست، اما به نظر می رسد که جهت تحقیر و استهزا به کار رفته است. کلمه باروک به تدریج از اواخر قرن نوزدهم در ادبیات و هنرهای تجسمی و موسیقی به کار رفت و معنایی گسترده تریافت .

سبک باروک که در بسیاری از کشورهای اروپایی شکل گرفت و ترویج شد، افزون بر ویژگیهای محلی و منطقهای، دارای عناصری کلان و کلی است که به پارهای از آنها اشاره میگردد؛ برای نمونه، این سبک به شدت انسانگرا بوده و در نقاشیهای بسیاری از هنرمندان، باروک تصاویر انسانی محسوس است و در اکثر آثارشان، شمار فراوانی از تصاویر انسانی به چشم میخورد که شاید بتوان گفت، این ویژگی به یادگار مانده از عصر رنسانس است که عصر انسان مداری و اومانیسم (Humanism) نام گرفته بود و محوریت انسانی در تمامی آثار فرهنگی، امری محسوس است. از دیگر ویژگیهای هنری سبک باروک، میتوان توجه به نهادهای غیر دینی و دنیوی و حفظ تعادل و وحدتآفرینی میان عناصر گوناگون و متعدد را برشمرد؛ به گونهای که تعادل از طریق هماهنگی اجزا در تابعیت از کل حاصل میشود؛ بر خلاف هنر رنسانس که در آن با وجود اینکه اجزا و عناصر با یکدیگر هماهنگی دارند و به تعادل میرسند؛ ولی هر یک از اجزا نیز به تنهایی دارای کمال آرمانی و تمامیت است د تقدم دادن مؤلفهها و عناصر دنیوی و زمینی از دیگر مؤلفههای این سبک است افراطی، توجه به مؤلفهها و عناصر دنیوی و زمینی از دیگر مؤلفههای این سبک است سدی باروک در خدمت کلیسای کاتولیک در آمد و این کلیسا بر خلاف پروتستان که بر سادگی و حذف سبک باروک در خدمت کلیسای کاتولیک در آمد و این کلیسا بر خلاف پروتستان که بر سادگی و حذف سبک باروک در خدمت کلیسای کاتولیک در آمد و این کلیسا بر خلاف پروتستان که بر سادگی و حذف

سبک باروک در خدمت کلیسای کاتولیک در آمد و این کلیسا بر خلاف پروتستان که بر سادگی و حذف زواید تأکید میکرد، به تزیین و تجمل گرایش داشت و از این سبک استفاده مینمود، و به دلیل همین خدمتگزاری بود که آباء کاتولیک از آن سبک حمایت کردند.



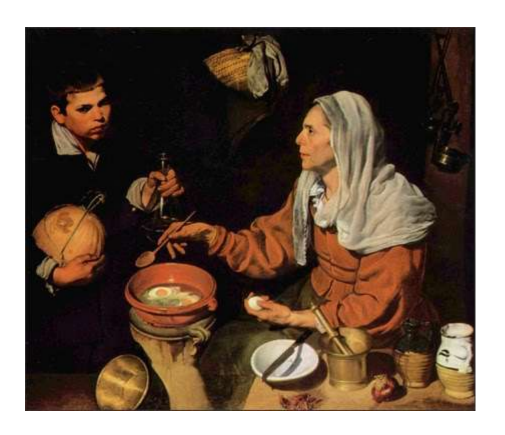
آثار مبتنی بر سبک باروک در عرصه پیکرتراشی و نقاشی دارای حالتهای هیجانزدگی در چهره، تحرک اندام، تموج و حرکت در جامه و نیز پیچ و خم زیاد در لباس به همراه بیانی مبالغه آمیز از تزیینات است. همچنین از ویژگیهای مکتب ملی نقاشی بر اساس سبک باروک در هلند میتوان به عناصر منطقه ای و محلی مانند منظره سازی، بازنمایی ریزه کاری های رنگ و نور و تجسم بخشی به صحنه ها و اعمال عادی زندگی اشاره کرد. دایرة المعارف هنر درباره ویژگی های نقاشی بر اساس سبک باروک میگوید:

»در مجسمه سازی و نقاشی باروک، جسمیت، رنگ و بافت چیزها اهمیت دارند موضوع و تماشاگر در لحظه ای خاص و غالباً مهیج به هم میپیوندند. این حالتِ جلبکنندگی آثار باروک از محاسبه روشنایی و تاریکی، پر و خالی، عناصر مورب و منحنی و نیز از جلوه های غیر مترقبه، و نقص مراتب ژرفانمایی حاصل می آید.



یکی دیگر از ویژگیهای سبک باروک، نقاشی روی سقف، اسلوبهای کوتاهنمایی اندام، معلق نمودن هیکل افراد در فضا، تجسم بخشیدن صحنهها از دیدگاههای متفاوت، شیوههای ژرفنمایی، گچبری، و زینتکاری در ساختمانسازی و به کمال رساندن این ویژگیها است برخی از هنرمندانی که به سبک باروک وفادار بودند، عبارتند از: آنیباله کاراتچی (7)، کاراوادجو (8)،

برخی از هنرمندانی که به سبک باروک و قادار بودند، عبارنند از انیباله کارانچی (۲)، کاراوادجو (۵)، دیهگو بلاسکس (9)، پیتر پل روبنس (10) ، فرانس هالس (11)، رمبرانت و ان راین (12)، یان ورمر (13)، نیکلاس پوسن (40 (14)، آنتوانی و ان دایک (51)، یاکوب و ان رویسدال (51 (نیمه دوم قرن هجدهم، جنبش نو کلاسیک در هنر و معماری شکل گرفت و رویکردی دوباره به هنر یونان و روم باستان و عناصر مدرسی در میان هنرمندان پیدا آمد؛ به گونهای که بسیاری از مورخان هنر بر این باورند که این جنبش، و اکنشی در بر ابر رویکرد افراطی و هنرنماییهای سبک باروک و تزئینات و تصنعات سبک روکوکو تلقی میگردد؛ بنابراین، با رویکرد دوباره به هنر کلاسیک یونان و روم که پس از رنسانس، دومین بار بود که در هنر مورد اقبال قرار میگرفت، سبک باروک به حاشیه رانده شد و از مرکز توجه هنرمندان بیرون آمد.



### استاكيسم

استاکیسم یک جنبش هنری بین المللی میباشد که در سال ۱۹۹۹ میلادی با اهداف ضد پستمدرنیستی و برای باز آفرینی مدرنیسم بنیانگذاری شد.

موسس اصلي آن Billy Childish مي باشد . در زمينه هاي مختلف و از جمله نقاشي وجود دارد آستره جلوهاي از هنر نوگرا

یکی از اقدامات متهورانه که در نقاشی قرن بیستم به وقوع پیوست، نهضت هنر «آبستره» بود. عدهای لغت «آبستره» را به معانی «انتزاع و تجرید» تعبیر و معنی میکنند و معتقدند که کلیهٔ آثار انتزاعی و تجریدی، معنی ترجمه شده ای از کلمهٔ آبستره هستند در حالیکه چنین نیست؛ می توان گفت هنر «آبستره» به آنگونه آثاری گفته می شود که بسیار مجهول و نامحسوس و غیر قابل پیش بینی و به دور از انتظار مخاطبان است و در این خصوص یکی از معروف ترین مفسرین و مبلغین هنر آبستری میشل سوفِری فرانسوی گفته است: «من هنری را آبستره می نامم که یادآور هیچگونه و اقعیت شکلی نباشد، حتی اگر نقطه ای باشد که هنرمند از آن آغاز به کار کرده باشد.

کلیهٔ آثار آبستره از نوع نقاشی، صرفاً برای دیدن و تماشا کردن و از نوع آثار حجمی، صرفاً برای لمس کردن نه برای لذت بردن و به خاطر سپردن ساخته می شوند؛ بنابر این هیچیک از مخاطبان نباید در مواجههٔ این آثار انتظار رؤیت یک صفت اخلاقی یا یک فضیلت معنوی را داشته باشند؛ زیرا هنرمندان

اینگونه آثار بدون در نظر گرفتن هیچگونه قصد و موردی به خلق آن دست میزنند به همین دلیل آثار آبستره هرگز مشمول نقد منطقی نمیشوند، چون از یک ذهن و فکر منطقی تراوش نکردهاند که انتظار چنین نقدی از آنان برود. هنرمندان آبسترهساز هرگز نمیدانند که (چرا و چگونه) به این اثر رسیدهاند ولی هنر انتزاع و تجرید، دارای هدف و مقصودی کاملاً معنیدار و غایتی اخلاقی-انسانی است. «انتزاع» مصدر اسم فاعل منتزع بوده و به معنی» جدا شدن و خلاصه شدن» است، از همین رو با معنی تجرید میتواند مفهوم نزدیک داشته باشد؛ چون تجرید نیز به معنی «مجردشدن، رها بودن و تنهایی جستن» است و به لحاظ اخلاقیات انسانی هنر انتزاعی دارای غایات انسانی بوده و پویشی هدفمند دارد. باید یادآور شوم که هنر های انتزاعی و تجریدی، از جمله آثار مادی بوده به همین لحاظ، دنیوی بودن اینگونه آثار کاملاً مشخص و معلوم است. در کل، هنر های انتزاعی به آثاری گفته می شود که قصد دارند فرم یا شکل مورد نظر شان را تا به حدی خلاصه و تجزیه کنند که از اسم اصلی آن شیء دور نشوند و قبل از این که آن شیء مورد نظر به نهایت خلاصه شدن برسد، دست از کار میکشند و دیگر آن شیء را خلاصه و تجزیه کنند که از اسم اصلی آن شیء دور شیء را خلاصه و تجزیه کنند و دیگر آن

هنر «آبستره» به دو دورهٔ تاریخی تقسیم می شود. دورهٔ ابتدایی آن از سال 1910.م آغاز شد و تا سال 1916.م ادامه یافت. در این مرحله هنر آبستره شامل یک روند ضد طبیعت بود. دورهٔ بعدی از سال 1917.م شروع گردید و با جنبش «دستایل هاند» همراه شد و تا به حال راه ویژهٔ خود را پیموده است. اولین اثر نقاشی آبستره در سال 1910.م توسط هنرمندی روسی به نام «واسیلی کاندینسکی» (1866- 1944 م.) به وجود آمد.



این اثر به وسیلهٔ آبرنگ با سطوحی رنگین و با حالتی دینامیک، بدون توجه به جنبهٔ نمایشی آنها کشیده شده است. در همین سال کاندینسکی کتاب معروف خود به نام «روحانیت در هنر» را به منظور توجیه کردن نکات استتیکی، جهتیابی جدید هنر نقاشی، به رشتهٔ تحریر در آورد. این اولین کتابی بود که در زمینهٔ هنر آبستره نمود، ابتدا یک دامن زمینهٔ هنر آبستره نمود، ابتدا یک دامن

خوش رنگ و سپس یکی از تابلوهای خودش بود که تصادفاً به صورت وارونه در کنار کارگاهش قرار داشت. تحت این شرایط کاندینسکی در نگاه اول با تابلویی روبرو گردید که دارای رنگ آمیزی جالب و جشمگیری بود و وی قبلاً آن را نمی شناخت. همین تابلو وارونه نکته اصلی هنر آبستره را برایش روشن کرد. پس او چنین نتیجه گرفت که در یک تابلو رنگها و فرمها هستند که به صورت مجرد نقش اصلی ر ا ایفا میکنند. اما آنجه که مو جب کشف اصول ز بیابیشناسی تو سط کاندینسکی گر دید مطالعات و جستجو هایش در زمینهٔ موسیقی بود. وی اولین طرحهای خود را با نام «بدیهه سرایی» و آثار کاملترش را تحت عنوان «ترکیب» اسمگذاری کرد. آثار نقاشی کاندینسکی بسیار متنوع و به شکلهای متفاوتی عرضه شدهاند. آثارش در ابتدا برای بیننده دارای ارزش نمایشی است و سیس با ارزش ساختمانی جلوه میکند. زیرا به وسیلهٔ شکلهای کوچک هندسی یوشیده از رنگهای شدید به وجود آمدهاند؛ لذا از نظر بصری مانند اشیای قیمتی بهنظر می آیند کاندینسکی دربارهٔ اثر هنری چنین استدلال نموده است که «رنگ» و «شکل» فینفسه عنصرهای زبانی را تشکیل میدهند که برای بیان (عاطفه)، کافیاند و این که به همان گونه که صورت موسیقایی مستقیماً بر روان اثر میکند، رنگ و شکل نیز همان کیفیت را دارد. تنها نکتهٔ لازم این است که رنگ و شکل را باید به حالتی ترکیب کرد که به حد کفایت، عاطفهٔ درونی را بیان کند و به حد کفایت آن را به نگرنده انتقال دهد ضرورتی ندارد که به رنگ و شکل «نمود جسمیت» یعنی جلوهٔ اشیاء طبیعی را بدهیم. خود شکل، مبیّن معنی درونی است که متناسب با ر ابطهٔ هماهنگ آن با رنگ، دار ای در جات شدت و ضعف است.

هنر آبستره را که با هر گونه نمایش واقعی از موضوعات، سر ستیز دارد میتوان به دو نوع تقسیم کرد؛ نوع اول شامل آثار هنرمندانی می شود که صرفاً به رنگ و فرم توجه دارند و این دو عنصر تجسمی را تنها به خاطر جلوههای مجرد آنها به کار می گیرند. در تابلوهای این نقاشان، اشکال و نقوش هیچگونه شباهتی با نمونههای طبیعت و عالم واقع آنها ندارند. رنگها نیز از رنگهای طبیعت پیروی نمی کنند و از رنگ تنها به خاطر خود رنگ و از فرم صرفاً به خاطر فرم استفاده می شود. نوع دوم شامل آثار نقاشانی است که رنگ و فرم را علاوه بر جلوههای مجرد هر یک، با توجه به معانی و مفاهیم آنها بکار بردهاند. در این روش رنگها و فرم ها بدون آنکه موضوع یا شیء را به نمایش در آورند، حالات عاطفی خاصی را برای بیننده ایجاد می کنند. چنانچه مثلاً رنگ قرمز و نارنجی می توانند برای انسان حالات هیجان و شور و التهاب ایجاد کنند و بر عکس، رنگهای سبز و آبی آرامش بخش و تسکین دهنده هستند، فرم ها نیز به نوبهٔ خود چنین حالات روانی ایجاد می کنند. این قبیل آثار را به نام «آبسترهٔ اکسپر سیونیسم» می نامیم.

بداههسازی کاندینسکی، طلیعهٔ هنر غیر رسمی (Informal) عصر حاضر است (از 1945 به بعد) و ترکیببندی های او در آمدی بر هنر کنستراکتیویسم (Constructivism) می باشد. در سال 1912.م «کوپکا» هنرمند چکوسلواکی نیز آثار آبسترهٔ خویش را به نمایش در آورد. وی از اولین نقاشانی بود که با الهام از موسیقی به نقاشی پرداخت و لذا برخی از تابلوهای خود را به نامهای «فوگورمز و آبی رنگ مایه های گرم» نامید. او در حدود سال 1920.م با همکاری چند هنرمند دیگر از جمله «بلان گاتی» و «والنسی» گروهی را تشکیل داد.

از نقاشان دیگر که با گرایش به سوی هنر آبستره آثاری به وجود آورد «روبر دلونه» بود. دلونه آثار شعرگونه خود را با توجه به رنگهای خالص به وجود آورد. خود او در مورد نقاشی هایش از «فرم-سوژه» نام می برد.

میتوان گفت نهضت هنر آبستره مربوط به یک منطقهٔ خاص نبود؛ این شیوه در تمام کشور های دنیا طرفدار انی داشت که هر یک به ترتیبی جداگانه به فعالیت مشغول بودند و در عین حال از یکدیگر تأثیر می پذیرفتند. «مورگان روسل» و «مک دونالد رایت» از نقاشان آمریکایی بودند که از «روبر دلونه» الهام گرفتند. این دو از سال 1913.م به بعد در این شیوه آثاری به وجود آوردند. در فرانسه و آلمان نیز به مطور همزمان هنر آبستره به وجود آمد اما جنبش هنر آبستره در روسیه باکیفیتی برتر نمودار شد؛ به ترتیبی که بسیاری از نوابغ این جنبش از این سرزمین برخاستند. تعداد نقاشانی که تحت این شیوه، نقاشی نمودهاند بسیارند. در میان آنها هستند نقاشانی که با آثارشان گرایشهای دیگری به وجود آوردهاند و به ترتیبی مبتکر و معرف شیوههای جدیدتری، در رابطه با هنر آبستره میباشند. این شیوهها عبارتانداز «رتیبی مبتکر و معرف شیوههای جدیدتری، در رابطه با هنر آبستره میباشند. این شیوهها عبارتانداز



دو مسیر عمده در هنر مدرن وجود دارد. مسیر اول - که پایههای آن قبل از آغاز قرن بیستم در اروپای غربی به ویژه در فرانسه ریخته شد- تحت عنوان کوبیسم نامگذاری گردید. مسیر دوم که بیشتر متعلق به قرن حاضر است و با عنوان هنر «آبستره» از روسیه آغاز شد که خود نیز به نحوی، از کوبیسم متأثر گردیده است. هدف نهایی کاندینسکی پایهگذار سبک آبستره این نبود که نقاشی را از محتوا پاک کند بلکه هدف او این بود که «قالبی مجرد برای تجریدات ذهنی خویش بیافریند. زیرا همان طور که حس رفعت جویی هنرمندان «گوتیک» موجب شد که معماری گوتیک مفهوم «عناصر عمودی» خود را کشف کند. به همان گونه نیز کاندینسکی تبیین آرمان های عقیدتی خویش را در ریتمهای ویژه فرم و رنگ جستجو میکرد. کیفیت پویای عناصر، «تم «اصلی آثار کاندینسکی را تشکیل می داد. ولی این پویایی، بیشتر ناشی از حرکتی خود به خودی و درونی بود تا جنبشی آینده گرا. لذا در آثار او همه چیز در روحانیت، حرکتی پیوسته و فضایی بیکران مستغرق است و هیچچیز را یارای گریز از این هستی هماهنگ و موزون نیست؛ «کل» به «جزء» رجحان اساسی آثار وی است و پل کله که در این باره می گوید: «هنر، مرئی کردن نامرئی است». یا به عبارت دیگر «هنر، کشف کشش های ناشی از جهان مرئی و امکانات اسرار آمیز بشر است که فقط روحاً می توان آن ها را حس و لمس کرد.

#### آبستره

این جنبش در 1910 در روسیه توسط و اسیلي کاندینسکي مطرح شد. در این جنبش هنرمندان با استفاده از عدم بازنمایي عیني و بیان تجسمي نوین (خط و رنگ) و با خلاصه نمودن مضامین و موضوعات، به عناصر بنیادین چون خط، سطح براي بیان کلیت و کلي گويي سود مي جستند .

هنرمندان برجسته: واسيلي كاندينسكي، پيت موندريان، كوپكا، پيكابيا، فرنان لژه، هنري مور، كنستانتين برانكوزي، هپورت، الكساندركالدر.

# كنستراكتيويسم يا ساخت گرايي

كنستراكتيويسم، مكتب متداولي بود كه بنيانگذار حركتهاي هنري و معماري روسيه بود و در اصل از كوبيسم الهام گرفت . هنرمندان اين سبك با تاكيد بر ساختار شكل و فرم، بيان مكانيت و زمانيت فضا، تداوم و استمرار فضاي دروني با پيرامون، درصدد ايجاد آثار هنري، بر مبناي اصول و فنون مدرن مهندسي هستند.

هنر مندان برجسته: ولاديمير تاتلين، نائوم گابو، أنتوان پوسنر، الكساندر رودچنكو .

#### روكوكو

وازه روكوكو از وازه فرانسوي ( Rocaille ) روكاي به معني سنگريزه گرفته شده است. اين وازه مخصوصا به سنگريزه ها و صدف هائي اطلاق مي شودكه در تزئين غارهاي مصنوعي به كار مي رود .روكوكو در حقيقت ادامه شيوه باروك بود كه مخوصا درفضاهاي داخلي با افراط در تزئينات و ريزه كاري توام بود. در نقاشي اثار انتوان واتو را اغازگر سبک روكوكو مي دانند.

این نقاشي ها بسیار تزئین شده هستند و در آنها از رنگ هاي روشن و طرح هاي منحني وار زیاد استفاده مي گردد و از فرشتگان و سمبل هاي عشق به وفور استفاده مي شود . پرتره نیز در این سبك معمول مي داشد

# Mysore

Mysor دثیك سبك نقاشي هندي است كه بسیار پرجزییات و با رنگ هاي خفه اي همراه مي باشد . موضوع اكثر این نقاشي ها نیز خدایان هني هستند

# نگارگري ايراني يا مينياتور ايراني

## مينياتور ايراني

مینیاتوردر لغت به معنی کوچکتر نشان دادن است .در نقاشی های مینیاتور، تصاویر، شباهتی با عالم واقعی ندارند. حجم و سایه روشن هم به کار نمی رود و قوانین مناظر و مرایا رعایت نمی شود مناظر نزدیک، در قسمت پایین نقاشی و مناظر دور در قسمت بالای آن به تصویر در آمده است. تمام چهره ها به صورت "سه ربع" دیده می شوند و حدود آن را از بناگوش تا حدقه ی چشم مقابل است. البته گاهی هم چهره ها به صورت نیم رخ و به ندرت از پشت سر، تصویر شده است. هنرمند به کشیدن پیکرهای انسانی تاکید چندانی ندارد، بلکه علاقه ی او بیش از هر چیز به کشیدن لباس های فاخر بر تن شخصیت های تصویری خود است و گاهی برای نشان دادن شکل خاص پوشاک، دست و پا را می پوشاند، حتی گاه قامت را بلند تر نشان می دهد تا بهره گیری از امتیاز قبای بلند، مُیسر شود.

## مينياتور عثمانى

مينياتور عثماني سبكي از نقاشي و مشابه با مينياتور ايراني مي باشد و در ان از رنگ هاي شفاف سبز و آبي و قرمز استفاده مي شود .

### گل و بلبل یا Bird-and-flower

یک جورایی شاید سبک عجیبی باشه . این سبک همون طور که از اسمش پیداست روی موضوع تاکید داره و یک سبک نقاشی چینی محسوب می شه . موضوعات این نقاشی به طور خاص فقط و فقط شامل پرندگان ، گلها، ماهی ها و حشرات می شود .

البته می توان انواع گیاهان یا حیواناتی مانندسگ و گربه را نیز درون این تصاویر دید